## التبيان

في آداب حملة القرآن

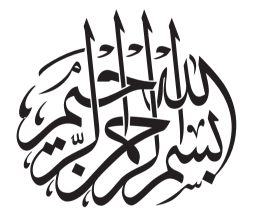
# التبيان

## في آداب حملة القرآن

تأليف الإمام أبي زكريا يحيى بن شرف النووي

تحقيق الشبراوي بن أبي المعاطي المصري الحسني

مار الإمام الشافعي للنشر والتوزيع





إِنَّ الحمدَ للهِ نحمدُه، ونستعينُه ونستغفرُه، ونعوذُ باللهِ من شرورِ أنفسنا وسيِّئاتِ أعمالِنا، من يَهْدِه اللهُ فلا مضلَّ لَه، ومن يُضْلِلْ فلا هادي لَه، وأشهدُ أن لا إله إلا اللهُ وحدَه لا شريك لَه، وأشهدُ أنَّ محمدًا عبدُه ورسولُه.

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ ثُقَانِهِ ۚ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَا وَأَنتُمُ مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٢].

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءٌ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِـِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ رَقِيبًا﴾ [النساء: ١].

﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ يُصَلِحُ لَكُمْ أَعُمْلَكُمْ وَاللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ أَعْمَلَكُمْ وَيَعُفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠، ٧١].

#### أما بعد:

فهذا كتابُ «التبيان في آداب حملة القرآن»؛ للإمامِ العالمِ العالمِ العالمِ العالمِ العالمِ الناسك، أبي زكريًا يحيى بنِ شرفِ النَّوَوِيِّ رَكِلَلْهُ، وهو كتابٌ صغيرُ الحجمِ، عظيمُ النَّفع، جمعَ فِيهِ مُصَنِّفُهُ الأخلاقَ

والآدابَ التي ينبغي على أهلِ القرآنِ أن يتحلّوا بها، كما أنّه ذَكرَ من الأحكامِ الشَّرْعِيَّةِ المتعلِّقةِ بكتابِ اللهِ تعالى ما يحتاجُ إليه المبتدي، ولا يستغني عنها المنتهي.

فحريٌّ بمُعَلِّم القرآنِ ومُتَعَلِّمِه؛ بَلْ حَرِيٌّ بكلِّ مُسْلِمٍ أَنْ يَتَعَلَّمَ هذه الآدابَ، وأن يعملَ بها ما استطاعَ إلى ذلك سبيلًا، فَمِن المعلومِ أَنَّ التَّحَلِّي بالأخلاقِ الكريمةِ والآدابِ الرَّفِيعَةِ واجبٌ على جميعِ المسلمين، وقد كان من دعاءِ النَّبِيِّ عَلَيْ : «اللَّهُمَّ اهْدِنِي لِأَحْسَنِ الْأَخْلَقِ لَا يَهْدِي لِأَحْسَنِهَا إِلَّا أَنْتَ، وَاصْرِفْ عَنِي سَيِّنَهَا لَا يَصْرِفُ عَنِي سَيِّنَهَا إِلَّا أَنْتَ، وَاصْرِفْ عَنِي سَيِّنَهَا لَا يَصْرِفُ عَنِي سَيِّنَهَا إِلَّا أَنْتَ، لَبَيْكَ وَسَعْدَيْكَ وَالْخَيْرُ كُلُّهُ فِي يَدَيْك، وَالشَّرُّ لَيْسَ إِلَيْك، أَنَا بِكَ وَإِلَيْك، تَبَارَكْتَ وَتَعَالَيْتَ» (۱).

وقال عَلَيْ : "إِنَّمَا بُعِثْتُ لِأَتُّمَّمَ صَالِحَ الْأَخْلَقِ» (٢).

وقال ﷺ: «إِنَّ الرَّجُلَ لَيُدْرِكُ بِحُسْنِ الْخُلُقِ دَرَجَةَ الصَّائِمِ الْقَائِم» (٣).

ولذلك يقولُ ابنُ القَيِّمِ كُلِّلَهُ: «الدِّينُ كلُّه خُلُق، فمن زاد عليك في الدِّين» (٤).

وقد أفردَ جماعةٌ من العلماءِ كُتُبًا مُسْتَقِلَّةً في الأخلاقِ

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۷۷۱).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٨٩٣٩)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٢٧٣)، والحاكم (٤٢٢١)، وصححه، وأقره الذهبي.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (٢٥٠٥٧)، وأبو داود (٤٧٩٨)، وابن حبان في «صحيحه» (٧٣١).

<sup>(</sup>٤) انظر: «مدارج السالكين» (٢/ ٢٩٤).

والآداب؛ كـ «مكارمُ الأخلاقِ» للخرائطيّ، و «أخلاقُ العلماءِ» للآجريّ، و «الأخلاقُ والسِّيرُ ومداواةُ النفوسِ» لابن حزم، و «الأخلاقُ الرضيَّةُ والأفعالُ المرضِيَّةُ» للعزِّ بنِ عبدِ السلام، و «الآدابُ الشَّرْعِيَّةُ والمنحُ المرعِيَّةُ» لمحمدِ بنِ مفلح، وغيرِها، ومنها كتابُ «التبيان في آدابِ حملةِ القرآن» للإمامِ للنوويِّ يَخْلَمُهُ، وهو كتابُنا هذا.

وقد بَيَّنَ رَخِلَتُهُ سببَ تألِيفِه لهذا الكتابِ، وهو أنَّه لمَّا رأى أهلَ بلدِه مُقبلين على القرآنِ الكريمِ تِلاوةً، وتَعَلُّمًا وتَعْلِيمًا؛ بَيَّنَ لهم الأحكامَ الَّتِي ينبغي أن يتعلَّموها، كما بيَّن لهم الآدابَ التي ينبغي أن يتعلَّموها،

فلا ريبَ أَنَّ اللهَ تعالى لمْ ينزل القرآنَ لمجرَّدِ التلاوةِ، وإنَّما أنزله للعملِ به، فإذا لم يُعْمَلْ به كان حُجَّةً على صاحبه، كما قال النبيُّ ﷺ: «وَالْقُرْآنُ حُجَّةٌ لَكَ أَوْ عَلَيْكَ»(١).

وقد ذمَّ اللهُ عَلَيْ اليهودَ الذين أُعْطُوا التوراةَ ولم يعملوا بها، فقال تعالى: ﴿مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُوا ٱلنَّوْرَئةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَعْمِلُو اللهِ الْمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَعْمِلُو اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ

وقال تعالى: ﴿أَفَاظَمَعُونَ أَن يُؤْمِنُواْ لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقُ مِّنْهُمْ مِنْ يَعْلَمُونَ كَنَ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ يَسْمَعُونَ كَلَمَ اللّهِ ثُمَّ يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٧٥].

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۲۳).

وقال تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ لَتُبَيِّئُنَّهُۥ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُۥ فَنَبَذُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ وَٱشۡتَرَواْ بِهِ تَمَنَّا قَلِيلًا ۚ فَبِلَّسَ مَا يَشْتَرُونَ﴾ [آل عمران: ١٨٧].

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ۚ إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْأَحْبَارِ وَٱلرُّهُبَانِ لَيَأْكُلُونَ أَمُوَلَ ٱلنَّاسِ بِٱلْبَطِلِ وَيَصُدُّونَ عَن سَكِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [التوبة: ٣٤].

وقال تعالى: ﴿وَأَقُلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِي ءَاتَيْنَهُ ءَايَنِنَا فَٱنسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ ﴿ اللَّهِ وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ وَالَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّذِي اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْمُ اللللْ

كما أثنى الله على طائفة من أهل الكتاب؛ لأنهم قرؤُوا كتابَهم وعَمِلُوا بما فيه، قال تعالى: ﴿مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَبِ أُمَّةٌ قَآيِمَةٌ كَتَابَهم وعَمِلُوا بما فيه، قال تعالى: ﴿مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَبِ أُمَّةٌ قَآيِمَةٌ يَتَلُونَ عَايَتِ ٱللّهِ عَانَاءَ ٱلنّهُ وَالْيَوْمِ يَتَجُدُونَ ﴿ اللّهِ وَالْيَوْمِ اللّهِ وَٱلْيَوْمِ اللّهِ وَالْيَوْمِ اللّهِ وَالْيَوْمِ اللّهِ وَالْيَوْمِ اللّهِ وَالْيَوْمِ اللّهِ وَاللّهُ الْمُنكِرِ وَيُسْرِعُونَ فِي الْمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَيُسْرِعُونَ فِي ٱلْمَثْيَرَتِ اللّهُ وَاللّهُ وَأُولَتِهاكَ مِنَ الصَّلِحِينَ اللهِ وَمَا يَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَلَن يُصَعَفُوهُ وَاللّهُ عَلِيمُ اللّهِ اللهِ عَمِران: ١١٣ ـ ١١٥].

وقال تعالى: ﴿ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئَبَ يَتْلُونَهُۥ حَقَّ تِلاَوَتِهِ ۚ أُولَتِهِ ۗ يُومِنُونَ بِهِ ۗ ﴾ [البقرة: ١٢١].

قال مجاهد رَخِلَهُ: ﴿ يَتُلُونَهُ مَقَ تِلاَوَتِهِ \* ﴿ يَتَبِعُونَهُ وَيَعْمَلُونَ بِهِ حَقَّ تِلاَوَتِهِ \* ﴿ يَتَبِعُونَهُ وَيَعْمَلُونَ بِهِ حَقَّ عَمَلِهِ ﴾ (١).

<sup>(</sup>۱) رواه سعيد بن منصور في التفسير من «سننه» (۲۱۱).

وقال تعالى عن القرآن: ﴿كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَدَّبَّوُا ءَايَتِهِ عَنِ القرآن: ﴿كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَدَّبَرُوا ءَايَتِهِ عَلَيْكَ كُلُ أَوْلُوا ٱلْأَلِيبِ [ص: ٢٩].

قال الحسنُ البصريُّ رَخِلَللهُ: «وما تَدَبُّرُ آياتِه إلَّا اتباعُه»(١).

يقولُ ابنُ القيم يَخْلَلهُ: «نَزَلَ القرآنُ ليُعْمَلَ به؛ فاتَّخَذُوا تِلاوَتَهُ عَمَلًا، ولهذا كان أهلُ القرآنِ هم العالمون به، والعاملون بما فيه. . . وأمَّا مَنْ حَفِظَهُ ولم يَفْهَمْهُ ولم يعملْ بما فيه، فليس من أهلِهِ وإنْ أقامَ حروفَه إقامَةَ السَّهْم» (٢).

كما أنَّ العملَ بالقرآنِ وبما فيه مِن مواعظَ وأحكام سببٌ للثباتِ، وتحصيلِ الخيراتِ، ومرافقةِ النبيينَ والصديقينَ والشهداءِ والصالحينَ في أعالي الجنات، قال تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَمَّهُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتًا إِنَّ وَإِذَا لَآئَيْنَهُم مِّن لَدُنَّا أَجًّا عَظِيمًا اللهَ وَلَهَدَيْنَهُمْ مِّن لَدُنَّا أَجًّا عَظِيمًا الله وَمَن يُطِعِ الله وَالرَّسُولَ عَظِيمًا الله وَالشَّهُدَاءِ وَالصَّلِحِينَ فَالْوَلَ مَعَ الله عَلَيْمِم مِّن النَّيْبِينَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشَّهُدَاءِ وَالصَّلِحِينَ فَأَلْوَلَكِ مَعَ الله عَلَيْمِم مِّن النَّيْبِينَ وَالصِّدِيقِينَ وَالصِّدِيقِينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالصَّدِينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالصَّدِينَ

<sup>(</sup>۱) رواه عبد الرزاق في «المصنف» (۹۸٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: «زاد المعاد» (٢/٣٢٧).

وَحَسُنَ أُوْلَنَيِكَ رَفِيقًا ﴿ إِنَّ ذَلِكَ ٱلْفَضْلُ مِنَ ٱللَّهِ وَكَفَى بِٱللَّهِ عَلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٦ ـ ٧٠].

نسألُ الله تعالى من فضلِه، إنه أكرمُ مسؤُول، وأعظمُ مأمُول.

وسيأتي في هذا الكتابِ \_ إن شاء الله تعالى \_ مِن فضائلِ القرآنِ وفضلِ مَن عمِل به ما تقرُّ بِهِ عينُ القارئِ الكريم.

#### الكتاب ومنهج العمل فيه:

١ وقفتُ بفضل الله تعالى للكتاب على نسخٍ خطيّةٍ كثيرةٍ
 جدًّا، انتقيتُ منها ثلاثَ نسخ جَيِّدَة:

الأولى: نسخة محفوظة بجامعة الملك سعود تحت رقم (٥٧)، وتقع في إحدى وخمسين ورقة، عدد سطورها تسعة عشر سطرًا، في كلّ سطرٍ عشر كلماتٍ تقريبًا، اشترك في نسخها خليل بن أحمد بن عبد العزيز بن أحمد المغربيُّ الأندلسيُّ، وعبدُ اللهِ بن مهدي الكرديُّ القوصرتيُّ، وقد فرغا من نسخِه في ثامنِ عشر من شهرِ صفر، سنة ثمانٍ وسبعمائة؛ أي: بعد وفاة النووي وَعُلِلهُ باثنتين وثلاثين سنة، وهذه النسخة اعتمدتُها (أصلًا).

الثانية: نسخةٌ محفوظةٌ بجامعةِ الملكِ سعود؛ تحت رقم (٢٨٥٩)، وتقعُ في سبع وأربعين ورقة، عددُ سطورِها تسعةَ عشرَ سطرًا، في كلِّ سطرٍ عشرُ كلماتٍ تقريبًا، ورمزتُ لها بـ(ع).

الثالثة: نسخةُ الأزهرية، وتقعُ في ثلاثٍ وثلاثين ورقة، عددُ

سطورِها ثلاثة وعشرون سطرًا، في كلِّ سطرٍ عشرُ كلماتٍ تقريبًا، ورمزتُ لها بـ(ز).

٢ ـ قابلتُ الكتابَ على النُّسَخِ الخَطِّيَّةِ، وأثبتُ الفروقَ الجوهرية فقط في الحاشية، وأما الفروق التي لا يترتب عليها شيء لم أثبتها.

٣ \_ وضعتُ علاماتِ التَّرقيم.

خبطت ما يشكل من الكلمات، وراعيت في كلام النبي عليه أن يشكل حرفيًا؛ ليكون مُمَيَّزًا.

قَدَّمْتُ للكتاب بمقدمةٍ مختصرة.

٦ ـ ترجمتُ لمؤلفِ الكتابِ يَخْلَلُهُ ترجمةً موجزة.

٧ - عزوتُ الآياتِ القرآنيَّةَ بذكرِ اسمِ السورة، ورقم الآية.

خرَّ جْتُ الأحاديثَ والآثارَ من المصادرِ المعتمدة.

٩ ـ نقلتُ شرحَ الكلماتِ الغريبةِ من البابِ الذي خَصَّصَهُ المُصَنِّفُ لذلك في آخر الكتاب<sup>(١)</sup>.

١٠ \_ قمتُ بعمل الفهارس التالية:

أ \_ فهرس الآيات.

<sup>(</sup>۱) بوَّب المصنف كَلَفُهُ في آخر الكتاب بابًا شرح فيه الكلمات الغريبة الواقعة في الكتاب، فنقلتها في الحاشية في مواضعها، حتى لا يذهب القارئ عند كل كلمة غريبة إلى آخر باب في الكتاب للبحث عنها، ولم أعزُ لمصادر أخرى؛ وذلك لأن المصنف كَلَفُهُ كان إمامًا في اللغة وهذا لا يخفى ـ إن شاء الله تعالى ـ على كل من قرأ ترجمته.

ب \_ فهرس الأحاديث.

ج - فهرس الآثار.

د ـ فهرس ثبت المراجع.

هـ ـ فهرس الموضوعات.

أسألُ الله تعالى أن ينفع بهذا العمل، وأن يجعلَه خالصًا لوجهِهِ الكريم، إنَّهُ بِكُلِّ جميلٍ كفيل، وهو حسبنا ونعمَ الوكيل، وصلَّى اللهُ وسلَّم وبارك على نبيِّنا مُحمَّد، وعلى آلِه وصحبه أجمعين.

∅ كتبه
 الشبراوي بن أبي المعاطي المصري الحسني
 السنبلاوين ـ دقهلية ـ مصر



#### ترجمة المصنف

#### اسمه، ونسبه، ولقبه، وكنيته:

هو: يحيى بْنُ شَرَفِ بْنِ مُرِّيِّ بْنِ حسنِ بْنِ حُسَيْن بْنِ مُرِيِّ بْنِ حسنِ بْنِ حُسَيْن بْنِ مُحمدِ بْنِ جُمعةَ بْنِ حِزام، النَّوَوِيُّ، ويقال أيضًا: النَّوَاوِيُّ نسبة إلى نَوَى، وهي قاعِدةُ الجولان من أرض حُوران من أعمال دمشق، نزل جدُّه حزام بقرية نَوَى، فأقام بها ورزقه الله ذُرِّيَّةً إلى أن صار منهم عددٌ كثير، فهو النَّووِيُّ مولدًا، والدمشقيُّ إقامةً فقد أقام رَخِلَلهُ بدمشق نحوًا من ثمانٍ وعشرين سنة كما سيأتي، والحِزَامِيُّ قبيلةً، والشافعيُّ مذهبًا، وكُنِّي بـ«أبي زكريًا»، مع أنَّه لم يتزوج، وإنما كُنِّي لأنَّ ذلك من السُّنَّة، ولُقِّب بـ«محيي الدين»؛ وقد كانت تلك الألقابُ مُتداوَلةً في عصره، ومع هذا كان يَكرَهُ ذلك اللقب، ويقول: «لا أجعلُ في حلِّ من لقَبني محيي الدين».

### مولده، ونشأته، وطلبه للعلم:

وُلد النووي رَخِلَهُ في شهر المحرم سنة إحدى وثلاثين وستمائة، بنوى، وعاش في كنف أبيه ورعايته، وكان أبوه مستور الحال مبارَكًا له في رزقه، فنشأ النووي رَخِلَهُ في ستر وخير.

<sup>(</sup>١) انظر: «المنهلُ العذبُ الرَّويّ في ترجمة قطب الأولياء النوويّ» للسخاوي (ص١١).

ولما بلغ عشر سنين جعله أبوه في دُكَّان، فجعل لا يشتغلُ بالبيعِ والشراءِ عن القرآن، وكان الأطفالُ يُكْرِهُونَه على اللَّعبِ معهم، وهو يهربُ منهم ويبكي ويقرأُ القرآن، فرآه شيخٌ من الزُّهَّادِ يقالُ له: ياسينُ بنُ يوسفَ المراكشيُّ، فوقعت محبةُ النوويِّ في قلبِه، وذهب إلى الذي كان يُقرئه القرآنَ فأوصاه به، وقال له: «هذا الصبيُّ يُرجى أن يكونَ أعلمَ أهلِ زمانِه وأزهدَهم، وينتفعُ الناسُ الصبيُّ يُرجى أن يكونَ أعلمَ أهلِ زمانِه وأزهدَهم، وينتفعُ الناسُ به»، فقال له: أمنجمٌ أنت؟! قال: «لا، وإنما أنطقني اللهُ بذلك»، فذكر ذلك لوالدِه؛ فحرص عليه إلى أن ختم القرآنَ، وقد ناهز الاحتلامَ.

ثم قَدِم به والدُه إلى دمشقَ سنةَ تسع وأربعين وستّمائة، وكان عمرُه تسعَ عشرة سنةً، وكانت دمشقُ محجَّ العلماءِ وطلبةِ العلم من أقطارِ العالمِ الإسلاميِّ، وكان أول مَن لقي النووي كَلْنَهُ خطيبَ الحجامعِ الأَمويِّ وإمامَه جمالَ الدينِ عبدَ الكافي الرَّبعيَّ الدمشقيَّ كَلْنَهُ، وما اجتمع إليه حتى عرَّفه مقصدَه، ورغبتَه في طلبِ العلمِ، فأخذه وتوجه به إلى حلقةِ مفتي الشامِ تاجِ الدينِ عبدِ الرحمنِ بنِ إبراهيمَ بنِ ضياءِ الفزاريِّ المعروفِ بابنِ عبدِ الرحمنِ بنِ إبراهيمَ بنِ ضياءِ الفزاريِّ المعروفِ بابنِ الفركاحِ كَلْنَهُ، فقرأ عليه دروسًا، وبقي يلازمُه مدةً، وكان أولَ شيوخِه، ولم يكنْ له موضعٌ يأوي إليه؛ فسألَ من التاج موضعًا يسكنُه، ولم يكنْ بيدِ التاجِ إذ ذاك من المدارسِ سوى الصارميةِ؛ ولا بُيوتَ لها، فدلَّه على أبي إبراهيمَ إسحاقَ بنِ أحمدَ المغربيِّ بالرواحيَّة، فَتَوَجَّهَ إليه ولازمه، وكان قُوتُه فيها جرايةَ المدرسةِ لا غي.

وحين استقر النوويُّ كَثْلَلُهُ في المدرسة الرواحيةِ أقبل على طلبِ العلمِ، فحفظ كتابَ: «التنبيه في الفقهِ الشافعيِّ» لأبي إسحاقَ الشيرازيِّ في أربعةِ أشهرٍ ونصفِ، وحفظ ربعَ العباداتِ من «المهذب في الفقهِ الشافعيِّ» للشيرازي في باقي السَّنَة، واستطاع في مدَّةٍ وجيزةٍ أن ينالَ إعجابَ وحبَّ أستاذه أبي إبراهيمَ المغربيِّ، فجعلَه مُعيدَ الدرسِ في حلقتِه.

ثُمَّ سمع الحديث؛ فسمع الكُتَبَ السِّتَّةَ و «مسند الإمامِ أحمدَ»، و «مسند الشافعيِّ»، و «سنن الدارقطنيِّ»، و «شرح السُّنَّة»، وأشياءَ عديدةً.

فلمًّا كان سنة إحدى وخمسينَ وستمائة، وكان عمرُ النوويِّ رَخِلْتُهُ إحدى وعشرين سنةً؛ حج مع والدِه، ولما توجَّهُوا من نوى للرحيلِ؛ أخذتُهُ الحُمَّى، فلم تفارقْه إلى يوم عرفة، ولم يتأوَّه قطُّ، يقول رَخِلُنهُ: "وكانت وقفة الجمعة، وكان رحيلُنا من أول رجب، فأقمتُ بمدينةِ رسولِ اللهِ عَلَيْ نحوًا من شهرِ ونصف"().

وقد حدَّثَ تلميذُه علاءُ الدينِ بنُ العطارِ عن مدَّةِ التحصيلِ والطلبِ، أنه كان يقرأُ كلَّ يوم اثني عشرَ درسًا على المشايخِ شرحًا وتصحيحًا: درسين في «الوسيط» للغزاليِّ، ودرسًا في «المهذب» للشيرازيِّ، ودرسًا في «الجمع بين الصحيحين» للحميديِّ، ودرسًا في «صحيح مسلم»، ودرسًا في «اللَّمَع» لابن جنِّيِّ في النحو،

<sup>(</sup>١) انظر: «تحفة الطالبين في ترجمة الإمام محيي الدين» لابن العطار (ص٤٤ ـ ٤٧).

ودرسًا في "إصلاح المنطق" لابن السِّكِّيت في اللغة، ودروسًا في التصريف، ودرسًا في أصول الفقه، تارة في "اللمع" لأبي إسحاق، وتارةً في "المنتخب" لفخر الدينِ الرازيِّ، ودرسًا في أسماءِ الرجالِ، ودرسًا في أصولِ الدينِ (١).

#### شيوخه:

للإمام النوويِّ يَخْلَللهُ شيوخٌ متعددون في كل علم اشتغل به، فمن شيوخِه في الفقه: «كمالُ الدين أبو إبراهيمَ إسحاقُ بنُ أحمدَ بن عثمانَ المغربيُّ ثم المقدسيُّ»، و«أبو محمدُ عبدِ الرحمٰن بنُ نوح المقدسيُّ ثم الدمشقيُّ»، و «أبو حفص عمرُ بنُ أسعدَ بن أبي غالب الرَبَعيُّ الأربليُّ»، و«أبو الحسن بنُ سلَّارِ الإربليُّ ثم الحلبيُّ ثم الدمشقيُّ»، ومن شيوخِه في أصول الفقهِ: «القاضي أبو الفتح عمرُ بنُ بُندار التفليسيُّ الشافعيُّ»، ومن شيوخه في الحديث: "إبراهيمُ بنُ عيسى المراديُّ الأندلسيُّ ثم المصريُّ ثم الدمشقيُّ"، و «إبراهيم بنُ عمرَ بن مضرِ الواسطيُّ»، و «زينُ الدين أبو البقاءِ خالدُ بنُ يوسفَ بن سعدٍ النابلسيُّ»، و«عبدُ العزيز بنُ محمدٍ الأنصاريُّ الحمويُّ الشافعيُّ»، و«عمادُ الدين أبو الفضائل عبدُ الكَريم بنُ عبدِ الصمدِ الحرستانيُّ خطيبُ دمشقَ»، وإسماعيلُ بنُ أبي إسحاقَ بنِ إبراهيمَ بنِ أبي اليسرِ التنوخيُّ»، ومن شيوخِه في النحوِ واللغةِ: «فخرُ الدين المالكيُّ»، قرأ عليه كتابَ «اللمع» لابن

<sup>(</sup>١) انظر: «تحفة الطالبين في ترجمة الإمام محيي الدين» لابن العطار (ص٤٩ ـ ٦٤).

جنِّي، و «أبو العباسِ أحمدُ بنُ سالمِ المصريُّ» قرأ عليه «إصلاحُ المنطقِ»، و «ابنُ مالكِ الأندلسيُّ»، قرأ عليه كتابًا من تصانيفِه وعلَّق عنه أشياء (١٠).

## تلاميذُه:

سمع من الإمامِ النوّويِّ وَعِلَيْهُ خلقٌ كثيرٌ، وتخرَّج على يديه من العلماءِ والحفَّاظِ جمعٌ غفيرٌ؛ ولذا فإنه يَصْعُبُ حصرُهم وعدُّهم، من هؤلاء: «علاءُ الدينِ بنُ العطارِ»، و«شمسُ الدينِ بنُ النقيبِ»، و«شمسُ الدينِ المزيُّ»، و«جمالُ الدينِ المزيُّ»، و«بدرُ الدينِ بنُ جماعةَ»، و«أبو العباسِ بنُ فرحِ الإشبيليُّ»، و«إسماعيلُ بنُ إبراهيمَ بنِ سالمِ الأنصاريُّ الدمشقيُّ الصالحيُّ الحنبيُّ»، و«إسماعيلُ بنُ عثمانَ بنِ محمدِ الحنفيُّ المعروفُ بابنِ المعلم رشيدِ الدينِ الدينِ "٢٠).

#### بعض صفاته وشمائله:

كان الإمام النووي رَخْلُسُهُ رَبْعَةً من الرجال، أسمرَ اللون، كَتَّ اللحية، في لحيته بعضُ شعراتٍ بيض، وكان مهيبًا، قليلَ الضحك، مع التقوى والقناعة، والورعِ الثخين، والمراقبةِ للله في السِّرِّ والعلانية، وتركِ رعوناتِ النفس، من ثيابٍ حسنةٍ، وأكلٍ طيب،

<sup>(</sup>۱) انظر: «تاريخ الإسلام» (۱۵/۳۲۷)، و«تحفة الطالبين» (ص٢٥ ـ ٦٠)، و«المنهل العذب الروى» (ص١٥ ـ ١٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المنهل العذب الروي» (ص٣٧ \_ ٤٠).

وتجمُّلٍ في هيئة؛ بل طعامُه جِلْفُ الخبز بأيسرِ إدام، وكان في ملبسِهِ مثل آحادِ الفقهاءِ الفقراءِ؛ لا يؤبه له، وكان آمرًا بالمعروف ناهيًا عن المنكر؛ لا تأخذه في الله لومة لائم.

يقول الذهبي تَظَمَّلُهُ: «كان عديمَ المثيلِ في الأمرِ بالمعروفِ والنهي عن المنكر»(١).

وقال ابن العطار كَظْلَتُهُ: «وكان مواجهًا للملوك والجبابرة بالإنكار، لا تأخذه في الله لومة لائم، وكان إذا عجز عن المواجهة كتب الرسائل، وتوصَّل إلى إبلاغها»(٢).

ومن ذلك أنه عندما خرج الملك الظاهر بيبرس لقتال التتار بالشام طلب فتاوى العلماء بأنه يجوز أخذُ مالٍ من الرعيَّة ليستنصر به على قتال العدو، فكتب له فقهاءُ الشامِ بذلك، فقال: هل بقي أحد؟ فقالوا: نعم، بقي الشيخُ محيي الدين النووي، فطلبه فقال: اكتب خطَّك مع الفقهاء، فامتنع، وقال: «لا»، فقال: ما سبب امتناعك؟! فقال: «أنا أعرف أنك كنت في الرِّقِّ للأمير بندقدار، وليس لك مال، ثم مَنَّ اللهُ عليك وجعلك ملكًا، وسمعتُ أنَّ عندك ألفَ مملوكٍ كلُّهم عنده حياصةٌ من ذهب، وعندك مئتا جارية، لكلِّ جاريةٍ حقٌ من الحلي، فإذا أنفقت ذلك كلّه، وبقيت مماليكُكَ جاريةٍ دالصوف بدلًا عن الحياصات الذهب، وبقيت الجواري بالبنودِ الصوف بدلًا عن الحياصات الذهب، وبقيت الجواري بثيابهن دون الحلي، ولم يبق في بيت المال شيءٌ من نقدٍ أو متاعٍ بثيابهن دون الحلي، ولم يبق في بيت المال شيءٌ من نقدٍ أو متاعٍ

<sup>(</sup>۱) انظر: «العبر في خبر من غبر»؛ للذهبي (٣/ ٣٣٤).

<sup>(</sup>۲) انظر: «تحفة الطالبين» (ص۹۸).

أو أرض، أفتيتُك بأخذ المال من الرعيَّة، وإنما يُستعان على الجهاد وغيره بالافتقار إلى الله تعالى، واتِّباع آثارِ نبيه عَيَّهُ»، فغضب السلطانُ من كلامه، وقال: اخرج من بلدي \_ يعني: دمشق \_ فقال: «السمع والطاعة»، وخرج إلى نوى (١).

ومن أشهرِ قضايا النوويِّ كَلْسُهُ في الأمرِ بالمعروف والنَّهي عن المنكر؛ وقوفُه في وجهِ الملكِ الظاهر بيبرس في قضيَّةِ الحوطة على الغوطة، يقول ابن كثير كَلْسُهُ: «إنه قام على الظاهر في دار العدل في قضية الغوطة لما أرادوا وضع الأملاك على بساتينها، فردَّ عليهم ذلك، ووقى الله شرها بعد أن غضب السلطان، وأراد البطش به، ثم بعد ذلك أحبه وعظَّمه، حتى كان يقول: أنا أفزع منه»(٢).

وكان مما كتبه الإمام النووي كَلِّلُهُ للسلطان الظاهر بيبرس: «قد لحق المسلمين بسبب هذه الحوطة على أملاكهم أنواع من الضرر، لا يمكن التعبير عنها، وطُلب منهم إثباتُ لا يلزمُهم، فهذه الحوطة لا تحلُّ عند أحدٍ من علماء المسلمين؛ بل من في يده شيءٌ فهو ملكه، لا يحل الاعتراض عليه، ولا يكلَّفُ بإثباته، وقد اشتهر من سيرة السلطان أنه يحبُ العملَ بالشرع، ويوصي نوَّابه به، فهو أولى من عمل به.

والمسؤول: إطلاقُ النَّاسِ مِن هذه الحوطة، والإفراج عن

<sup>(</sup>١) انظر: «حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة»؛ للسيوطي (٢/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المنهل العذب الروى» (ص٥٢).

جميعهم، فأطْلِقْهُمْ أطلقك الله من كل مكروه»، فلما قرأ السلطان الرسالة غضب من هذه الجرأة عليه، وأمرَ بقطع رواتبه وعزلِه عن مناصبه، فقالوا له: "إنَّه ليس للشيخ راتبٌ وليس له منصب»، قال: فمن أين يأكل؟! قالوا: مما يبعثُ إليه أبوه، فقال: والله لقد هممت بقتله، فرأيت كأن أسدًا فاتحًا فاه بيني وبينه، لو عرضتُ له لالتقمني، ثم وقرَ له في صدْرِه ما وقر، ومدَّ إليه يد المسالمة (۱).

وكان النَّوَوِيُّ وَعُلَيْهُ لا يحبُ الجدال، ويتكلمُ بتؤدة ووقار، يقول السخاوي وَعُلَيْهُ نقلًا عن كمال الدين جعفر بن تغلب الأدفوي من كتابه «البدر السافر»؛ إنَّه قال: «إنَّ الشيخَ نوزعَ مرةً في نقلٍ عن (الوسيط)، فقال: تنازعوني في (الوسيط)، وقد طالعتُه أربعمائة مرة؟! وكان مع سعة علمِه كما في (سير النبلاء) عديمَ النظير، لا يرى الجدال، ولا تعجبُه المبالغةُ في البحث، ويتأذَّى ممن يجادلُ ويعرضُ عنه، وقال في موضع آخر: كان لا يتعانى لغط الفقهاء وعياطهم في البحث؛ بل يتكلم بتؤدة ووقار»(٢).

#### مكانته العلمية، وثناء العلماء عليه:

يقول الذهبي كَلِّلَهُ: «وذِكْرُ مناقبِه وفضلِه يطول، تَرَكَ جميعَ الجهاتِ الدُّنياويَّة، ولم يكن يتناولُ من جهةٍ من الجهاتِ دِرهمًا فردًا»(٣).

<sup>(</sup>١) انظر: «المنهل العذب الروي» (٥١)، و«المنهج السوي في ترجمة النووي» (ص٢٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المنهل العذب الروي» (ص٤٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تاريخ الإسلام» (١٥/ ٣٣١).

وقال عنه أيضًا: «الشيخُ الإمامُ القدوة، الحافظُ الزاهد، العابدُ الفقيه، المجتهدُ الرباني، شيخُ الإسلام، حسنةُ الأنام»(١).

وقال أيضًا: «ومع ما هو عليه من المجاهدة بنفسه والعمل بدقائق الورع والمراقبة، وتصفية النفس من الشوائب، ومحقها من أغراضها، كان حافظًا للحديث وفنونه ورجاله وصحيحه وعليله»(٢).

وقال تلميذه ابن العطار كَلْسُهُ: «كان حافظًا لحديث رسول الله عَلَيْهُ، عارفًا بأنواعه كلِّها: من صحيحه وسقيمه وغريبِ ألفاظه وصحيح معانيهِ واستنباطِ فقهه».

وقال عنه أيضًا: «شيخي وقدوتي، الإمام ذو التصانيف المفيدة والمؤلفات الحميدة، أوحد دهره وفريد عصره، الصوَّام القوَّام، الزاهد في الدنيا، الراغب في الآخرة، صاحب الأخلاق الرضيَّة والمحاسن السَّنِيَّة، العالم الرباني المتفق على علمه وإمامته، وجلالته وزهده، وورعه وعبادته، وصيانته في أقواله وأفعاله وحالاته، له الكرامات الطافحة، والمكرمات الواضحة» (۳).

وقال محمد بن عبد الرحمٰن العثماني تَظْمَّهُ: «شيخُ الإسلام، بركةُ الطائفةِ الشافعية، محيِي المذهبِ ومنقحُه، ومن استقرَّ العملُ بين الفقهاء فيه على ما يرجحُه»(٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: «المنهل العذب الروى» (ص٦٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: «تذكرة الحفاظ»؛ للذهبي (٤/٢٧٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تحفة الطالبين» (ص٤٠ ـ ٦٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: «المنهل العذب الروي» (ص٦٥).

وقال عبد الرحيم بن الحسن الإسنوي رَحِّلُهُ: «هو محررُ المذهبِ ومهذبُه، ومنقحُه ومرتبُه، سار في الآفاق ذكرُه، وعلا في العالم مَحِلُّه وقدرُه، صاحبُ التصانيفِ المشهورةِ المباركةِ النافعة»(١).

وقال ابن كثير كَلِّلَهُ: «الشيخُ الإمام، العلامةُ الحافظ، الفقيهُ النبيل، محررُ المذهب ومهذبُه، وضابطُه ومرتبُه، أحدُ العبَّاد، والعلماء الزهّاد، كان على جانبٍ كبيرٍ من العلم والعمل والزهدِ والتقشف، والاقتصادِ في العيشِ والصبرِ على خشونتِه، والتورع الذي لم يبلغنا عن أحد في زمانه ولا قبله بدهرٍ طويل»(۲).

وقال شمس الدين ابن الفخر الحنبلي كَثْلَشُهُ: «كان إمامًا بارعًا حافظًا متقنًا، أتقن علومًا جمَّة وصنف التصانيف الجمَّة، وكان شديدَ الورعِ والزهد، تاركًا لجميعِ الرغائب من المأكولِ إلَّا ما يأتيه به أبوه»(٣).

وقال عنه تاجُ الدينِ السُّبكي وَكُلَّهُ: «شيخُ الإسلام، أستاذُ المتأخرين، وحجةُ الله على اللاحقين، والداعي إلى سَبِيل السالفين، كَانَ يحيى وَكُلَّهُ سيدًا وَحَصُورًا، وليثًا على النَّفس هصورًا، وزاهدًا لم يبال بخراب الدُّنيا إذا صير دينه ربعًا معمورًا،

<sup>(</sup>۱) انظر: «المنهل العذب الروي» (ص٦٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق (ص٦٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تذكرة الحفاظ» (١٤٧٣/٤).

له الزُّهدُ والقناعة، ومتابعةُ السالفين من أهلِ السنَّةِ والجماعة، والمصابرة على أَنْوَاع الخير، لا يصرف ساعة في غير طاعة، هذا مع التفنن فِي أصناف العلوم، فقهًا ومتونَ أَحاديث، وأسماء رجال، ولغةً وتصوُّفًا وغير ذلك»(١).

ولعلَّ من أجمع ما قيل في الثناء عليه؛ ما قاله تلميذه الآخر أبو العباس بن فرح الإشبيلي كُلِّللهُ: «كان الشيخ محيي الدين قد صار إليه ثلاث مراتب، كلُّ مرتبة منها لو كانت لشخص شُدَّت إليه آباط الإبل من أقطار الأرض، المرتبةُ الأولى: العلم والقيام بوظائفه، الثانية: الزهد في الدنيا، الثالثة: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر»(٢).

#### مؤلفاته:

أَلَّف النووي كَلْلَهُ في علوم شَتَى: في الحديث وعلومه، وفي الفقه، وفي اللغة، وفي علوم القرآن، وغيرها من العلوم، ومن هذه المصنفات: «المنهاج في شرح صحيح مسلم بن الحجاج»، و«رياض الصالحين من كلام سيد المرسلين»، و«الأربعون في مباني الإسلام وقواعد الأحكام»، و«روضة الطالبين وعمدة المفتين»، و«منهاج الطالبين وعمدة المتقين»، و«المجموع شرح المهذب»، و«تهذيب الأسماء واللغات»، و«التحرير في ألفاظ التنبيه»، و«التبيان في آداب حملة القرآن»، وغيرها.

<sup>(</sup>۱) انظر: «طبقات الشافعية الكبرى» للسبكي (٨/ ٣٩٥ ـ ٣٩٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: «تحفة الطالبين» (ص١١٣).

#### وفاته:

توفي الإمام النووي رَحِّلُهُ في الثلث الأخير من ليلة الأربعاء في الرابع والعشرين من شهر رجب، سنة ست وسبعين وستمائة، وكان قد ذهب لزيارة القدس والخليل، ثم عاد إلى نوى لزيارة أبيه فمرض، وتوفي هناك، وكان عمره خمسًا وأربعين سنة، ودفن في بلدته نوى، وكان لنبإ وفاته وقع أليم على دمشق وأهلها عندما وصلهم الخبر، ونودي يوم الجمعة عقب الصلاة بموته، وصُلِّي عليه بجامع دمشق، وتأسَّفَ المسلمون عليه تأسُّفًا شديدًا، ورثاه الناسُ بمراثٍ كثيرة (۱).

نسأل الله تعالى أن يرحمه رحمة واسعة، وأن يتقبَّله في الصَّالحين، والحمد لله ربِّ العالمين، وصلَّى الله وسلَّم وبارك على نبيِّنا محمَّد، وعلى آله وصحبه أجمعين.

<sup>(</sup>١) انظر: «تحفة الطالبين» (ص٤٣)، و«المنهل العذب الروى» (ص٧٧).

# صور من النسخ المخطوطة

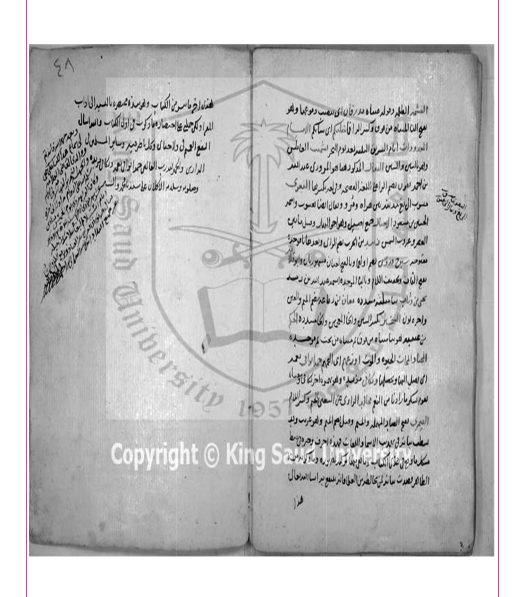






حيع ماعداج المرمن احدار الاولين والاحرين والمراعط والوسآ والاداب وحروب الاحكام والج العلمات الطافرات والدلد ع وحداست وعدول عامات بروسل صلوات الد وسلامليم الدامعات لاهل الاكاد والصلال الطعاع وصعب الاحرج بلاوم واحرالاعسابرو الاعطام، وملازمر الاداب ومذل الوسع في المعترام. وورمنت في عضل ملاوه العراف عات من العالم الاعلام كسك مورورعد اولى النها والاحلام المصعف الععن حصال عن مطالعيما مصار لاسنع بما الاا درادمن اولى الاجماد وراساهل طدما ومسؤجها الله وصافها وسابر ملا والاسلام مكارس من العشاسلادة العران العربر بعلى وتعلما وعرصا ودراسم إجاعا وفراد الحمد كنا دكر بالسالي والدماق وادفي الدحرصا علب وعاصع الواع الطاعات مولدين وحدوى الحلال والالواق ووعا دكدال حوص أداب فلنزوا دصاف عاطم وطلسروور اوحب الدنعال المصيركدابر ومن المعصرلدسان اواب جلدوطلا وارسادة البين ومديههم عليدا، واوتر الحيصار واحادرالطول والكمادة واصعرن كلابات عاطرت من اطرافر وارمزم كاحرب من او الدرال بعض إصافر ولدكد أوكوما أوكر لحدى اساسده وان كائ اساسره كي الدعيدك من اكامره والعسره فان معصودي المعسدع اسل دكان والاساره عاكوكوالى ماحد ومدهداك والسعيط الماك

الدارجن الرم الوالد الراد المنان ، دك الطول و العضل والاحسان ، الذي هداما الرعان ويضل وبعناع سامرالا دمان، ومن علينا مارسالد الس اكرم حلفه علمه والصالع لربر ، حسيب وحلب لم ، عبدة و لا سولم " و محدامها الدهاب وسركم العران المعره المسره غالعاب الارمان الع يحديه بما الى والانطاح وم والحريما جعواهل الرمع والطعمان وحعلم رسما لعلوب افل العصابر والعران لا كان عاكم والبرواد واعار الاحمان وبده الدرحي استظيره صعار الولدان، وضيعظم من نطرى المعدرالب والحدمان وهوفعوط كجوالد وتصلد ومسترة احملت المالي وومن للاعدا واوم من اصفعاه من اعل الحد ف والاهاف والحده عادك وعروم نغمراني لاكص صوصاع نغدالاعات واسالد المشدعا وعاصع احباى وسايوللياس بالرصوان واسب الالدالاالد دحده لامريك لرمهما وه عصار الععرال عدد صاحبين من المعوان موصل لدال مسكم لخنان 1 ما دهــــ فان الدسعانزمن كاهذه الاحدرادها الدروا مالدي الدي ون الاسلام وورسالدالمائي احدوالارام علىمدد اصلالعلوا والمركات والسلام والدرماكما برادصل الكلام وصودية عام

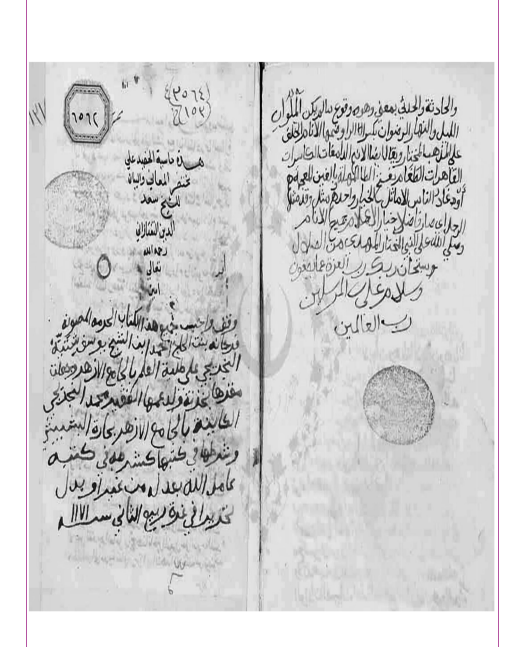


وزيد تعالى على طلبه العلم المامع الازهر ١٨

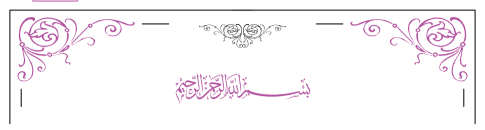
على مندافضل الصلوات والبوكات والمسلام وعرقنه بجالك ويغالى جيعها يحتلج البدمن احبار الاولين والاحزين والط والاسئال والاداب وصروب الاهكام والج ألفاطعات الظُّافَاتِ فِي الدلالة على وحد انتيته وعيرونك ماجات دم يسلد صلط تفوسلامة على والدامعات لأهل الإلا والعلال الطعام وصعف الأحرف تلاوك وإمرالاعتنا بهوالعظام وملائهة الاداب معدو بذل الوسعة الاحترار فرصيف في فصل تلاوتدجاعات من اللمائل والإسلام لتبامورفة عنداولي الهنى والاهلاء للناصعفت العميري تخفارا بلعن مطالعتما فسالا يستع هاالا الالدين أوليا الأ ورايت اهل بلاتنا دسنق حاماً العدوها فالسابر بلاد كالما مكاؤته والاعتنابتلامة القائد الغريز فعلا ونعاما وعرضا ودراسة في جاعات وفرادي مجتدين باللمالي والابامرادم الادعرصاعدرد وعلى بيع الخاج الطاعات مربدين وجددي أحلال والأكوام فدعاني كآلك ألحج مختضرفي إداب جلنه وإومان مفاظه وطلسة فقداوهي الدكالسكيد لكتا بدوماللفيحة لمبيان اداب عملته وطلابه وارشاد هرالهما وتنبهم عليما واويرفيثه كالاجتقار واحاذ والتطويل والاكذاد والتفؤن كل أب على طرف وامرمن كاصرب من ادابع الى بعضافاه فلذك كأذكر يجزف العانيله وإنكانت امانيه وجد اللفندي من الحاضرة العميد وفلن معتصوري العَنبيد على الم ذكب

الجديمالكري المنانذي الطول والعفيل والإعد الذي هداناللا بان وفضل دبنناعا سابرا ومن علينامار ساله البنا الرم طاعة عليه وأف حبيبه وخليله عبك ورسوله تحماصلي إلله على مخا يدعيادة للوثان والريدصلي السعلية الميا المجزة السمرة على فافت الزمان بور والأنس بجعيم والخرتها اعدالن يغوال ويعالقلون إعاد البصايروالع فالانخلق الرد وتعايرالاصان ويسرع المدار متماسا الولدان وضمن حقطدين تظرف التق والندوال دسو كموظ يحدالله مااختلف المأوان ووفق الاعتبالعام من اصطفاء من الدق والانقان فخصوا فيها من على ماينشر وادصد وراهل الاعان اجرباعا ذكا وغيره من بعد الني لا عدى حصوصاعل نعد الاعار وإماله المنةعلى وعلجم أهبائ وسالر المسلمان بالرجنوان والتهدان لاألم الاالله وعده لأش بك لدشهادة فلعة للغف ان منعذ لاصاديوامن النبران وصلة الىسكنى لخنان الما معد فأن الله سيحاً ندويقالي منعلى ها الدين الدين الما الله مع الحيث فا بالدين الدين التفاة ونالاسلام والساله البهامي اخبرالانامر alle

المار



# النص المحقق



الحمدُ (۱) للهِ الكريم (۲) المَنَّانُ (۳)، ذِي الطَّوْلِ (٤) والفَضْلِ والإحسانُ، الَّذِي هدانا (٥) للإيمانُ، وفَضَّلَ دينَنا على سائر (٢) الأَدْيانُ، وَمَنَّ علينا بإِرْسالِه إلينا أَكْرَمَ خَلْقِهِ عليهُ، وأَفْضَلَهم لَدَيهُ (٧)، حَبِيبَهُ وخَلِيلَهُ، وَعَبْدَهُ ورسولَهُ، محمَّدًا عَلَيهُ (٨)، فَمَحا به عَبادةَ الأَوْثانُ، وأَكْرَمَهُ عَلَيهٌ بالقُرآنُ، المُعجِزةِ المُسْتَمِرَّةِ على تَعاقُبِ الأَزْمانُ، التي تَحَدَّى (٩) بها الجنَّ والإِنْسَ بِأَجْمَعِهِمْ (١٠) الأَزْمانُ، التي تَحَدَّى (٩) بها الجنَّ والإِنْسَ بِأَجْمَعِهِمْ (١٠)

<sup>(</sup>١) الحمدُ: الثَّناءُ بجميل الصِّفاتِ.

<sup>(</sup>٢) الكريم: المُتَفَضِّلُ.

<sup>(</sup>٣) المنانُ: الذي يبدأُ بالنوالِ قبل السُّؤال، وقوله: «المنانْ»؛ بدايةُ سَجْعةٍ مع قولِهِ بعدُ: «الإِحْسَانْ»، و«الإِيمانْ»، و«الأَدْيانْ...»؛ إلخ، وقد سَكَّنْتُ أواخرَ الأَسْجَاعِ؛ إذ السَّجْعُ مبنيٌ على تسكينِ الأواخِرِ وَقْفًا ووَصْلًا، نُطْقًا وخَطًّا؛ يقولُ الخطيبُ القَرْوِينيُ: «اعْلَمْ أنَّ فواصِلَ الأسجاعِ موضوعةٌ على أن تكونَ ساكنةَ الأعجازِ موقوفًا عليها؛ لأنَّ الغرضَ أنْ يُزَاوَجَ بينها؛ ولا يَتِمُّ ذلك في كلِّ صُورةٍ إلَّا بالوقف». انظر: «الإيضاح في علوم البلاغة» (ص٣٦٤)، و«مفتاح العلوم» (ص٣٦١)، و«صُبْحُ الأَعْشَى، في صِناعَةِ الإِنْشَا» (٢/٢٠٣).

<sup>(</sup>٤) الطَّوْلُ: الفَضْلُ والسَّعَةُ.

<sup>(</sup>٥) الهداية: التَّوفيقُ.

<sup>(</sup>٦) سائرُ: بمعنى الباقي.

<sup>(</sup>٧) لديهِ: عندَه.

<sup>(</sup>٨) سُمِّى نبيُّنَا محمدًا ﷺ؛ لكثرةِ خصالِه المحمودةِ؛ أي: ألهمَ اللهُ تعالى أهلَه ذلكَ لِما عَلِمَ من جميل صفاتِه وكرم شمائِلِه.

<sup>(</sup>٩) يُقال: فلانٌ يتحدَّى فلانًا؛ أَإذا بارَاهُ ونازَعَهُ الغَلَبَة.

<sup>(</sup>١٠) بأَجْمعِهِمْ: بضمِّ الميم وفتحِها؛ لغتانِ مشهورتانِ؛ أي: جميعهم.

وأَفْحَمَ (') بها جميع أهْلِ الزَّيْغِ والطُّغْيانْ، وَجَعَلَهُ رَبِيعًا لِقُلُوبِ أهْلِ البصائِرِ والعِرْفانْ، لا يَخْلَقُ ('') عن كَثْرَةِ التَّرْدادِ وتَغايُرِ الأَحْيانْ، ويَسَرَهُ للذِّكْرِ حتى اسْتَظْهَرَهُ ('') صِغارُ الوِلْدانْ ('³)، وضَمِنَ حِفْظَهُ مِنْ تَطَرُّقِ التَّغَيُّرِ إليهِ والحَدَثانُ ('°)، فهو مَحْفُوظٌ ـ بحمدِ الله ـ ما اخْتَلَفَ ('') المَلَوانُ ('')، وَوَفَّقَ لِلاعْتِناءِ (' ) بعُلومِهِ مَنِ اصْطَفاهُ مِنْ أَهْلِ الْحِنْقِ (' ) والإتقانُ ؛ فَجَمَعُوا فيها مِنْ كل فن ما تنشرح (' ) له صُدُورُ أهْلِ الإيقانُ (' )، أَحْمَدُهُ على ذلك وغيرِه مِن نِعَمِه التي لا صُدُورُ أهْلِ الإيقانُ (' )، أَحْمَدُهُ على ذلك وغيرِه مِن نِعَمِه التي لا أحبابي وسائرِ المسلمينَ بالرُّضُوانُ (' ) ، وأَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إلا اللهُ وحْدَهُ لا شريكَ له شَهادَةً مُحَصِّلَةً (' ) للغُفْرانُ ، مُنْقِذَةً صاحبَها مِنَ الجِنانُ ، وأشهدُ أَنْ محمَّدًا عَبْدُهُ النِّيرانْ ، مُوصِّلةً له إلى سُكْنَى الجِنانْ ، "وأشهدُ أَنَّ محمَّدًا عَبْدُهُ النِّيرانْ ، مُوصِّلةً له إلى سُكْنَى الجِنانْ ، "وأشهدُ أَنَّ محمَّدًا عَبْدُهُ أَنْ النَّهُ مَرْدِينَ مُ مَصَّلةً له إلى سُكْنَى الجِنانْ ، "وأشهدُ أَنَّ محمَّدًا عَبْدُهُ النَّيْرِانْ ، مُوصِّلةً له إلى سُكْنَى الجِنانْ ، "وأشهدُ أَنَّ محمَّدًا عَبْدُهُ النَّيْرِانْ ، مُوصِّلةً له إلى سُكْنَى الجِنانْ ، "وأشهدُ أَنَّ محمَّدًا عَبْدُهُ النَّيْرانْ ، مُوصِّلةً له إلى سُكْنَى الجِنانْ ، "وأشهدُ أَنَّ محمَّدًا عَبْدُهُ النَّيْرانْ ، مُوصَلِّه مَنْ المِعْلَةُ اللهُ المِنْ الْمُعْدُ أَنْ الْ اللهُ المِنْ المِعْلِقُ اللهِ اللهِ اللهُ الْمُنْ الْمُؤْلُونُ اللهُ الْمُؤْلُونُ اللهُ المِنْ الْمُؤْلُونُ المُؤْلِقُ اللهُ الْمُؤْلُونُ اللهِ اللهُ المُؤْلِونُ المُؤْلُونُ اللهُ المِنْ المُؤْلُونُ المُؤْلِونُ المُؤْلِونَ المِنْ المُؤْلُونُ اللهُ المُؤْلُونُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُؤْلُونُ اللهُ المُؤْلُونُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُؤْلُونُ المُؤْلُولُ المُؤْلُولُ المُؤْلِولُ المُؤْلُولُ المُؤْلُولُ المُؤْلُولُ المُؤْلُولُ المُ

<sup>(</sup>١) أَفْحَمَ: قطعَ وغلبَ.

<sup>(</sup>٢) لا يَخْلَق: لا يَبْلي، والمراد: لا تَذْهَبُ جلالتُه وحلاوَتُه.

<sup>(</sup>٣) استظهرَهُ: حَفِظَهُ ظاهرًا.

<sup>(</sup>٤) الولدانُ: الصِّبيانُ.

<sup>(</sup>٥) الحَدَثان، والحَدَثُ والحُدْثي والحادثةُ كلُّها بمعنى، وهو وقوعُ ما لم يكن.

<sup>(</sup>٦) في (الأصل): «اختلفت»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٧) المَلُوان: واحدها مَلا، وهما: اللَّيلُ والنَّهارُ.

<sup>(</sup>٨) في (الأصل): «الاعْتِنَاء»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٩) الحِذْق: المهارةُ في كلِّ شيءٍ.

<sup>(</sup>١٠) في (الأصل): «كُلِّ مَا يَنْشَرِحُ»، وفي (ز): «كل فن ما تشرح»، والمثبت من (ع).

<sup>(</sup>١١) أَيْقَنَ الشيءَ وأَيْقَنَ به: أي: صار عنده يقينًا.

<sup>(</sup>١٢) الرُّضْوان بكسر الراء وضمِّها.

<sup>(</sup>١٣) في (الأصل): «مُخلصة»، والمثبت من (ز)، و(ع).

ورسولُه الدَّاعِي إلى الإيمانْ، عَلَيْكَ، وعلى آله وصحبه، وَشَرَّفَ وَكَرَّمَ وَعَلَى مَا تَعَاقَبَ الجَدِيدانْ (١٠).

أمَّا بعدُ: فإنَّ الله وَيَن الإسلامْ، وإرسالِه إليها (٢) محمَّدًا خير بالدّينِ الذي (١٤) ارْتِضاهُ دِين الإسلامْ، وإرسالِه إليها إلىها (٢) محمَّدًا خير الأنامْ (٤) عليه مِنْهُ أفضلُ الصَّلَواتِ والبَركاتِ والسَّلامْ، وأَكَرَمَها بكِتابِه أَفْضَلِ الكلامْ، وَجَمَعَ فيه وَيَهِ جميعَ ما يُحتاجُ إليه مِن أَخبارِ الأوَّلينَ والآخرينَ والمَواعِظِ والأمْثالِ والآدابِ وضُرُوبِ [٢] الأَوْلينَ والآخرينَ والمَواعِظِ والأمْثالِ والآدابِ وضُرُوبِ [٢] الأَحْكامْ، والحُجَجِ القاطِعاتِ الظَّاهِراتِ في الدَّلالةِ على وَحْدانِيَّتِهِ الأَحْكامْ، والحُجَجِ القاطِعاتِ الظَّاهِراتِ في الدَّلالةِ على وَحْدانِيَّتِهِ اللَّحْكامْ، والحُجَجِ القاطِعاتِ الظَّاهِراتِ في الدَّلالةِ على وَحْدانِيَّتِهِ اللَّحْكامْ، والحُجَجِ القاطِعاتِ الظَّاهِراتِ في الدَّلالةِ على وَحْدانِيَّةِ اللَّعْنامُ (٤) وضَعَفَ الأَجْرَ في الدَّامِعاتِ اللَّعْنامُ (١٠)، وَضَعَفَ الأَجْرَ في الدَّامِ والأَعْزامُ، والإعْظامُ، ومُلازَمَةِ الآدابِ معه وبَذْلِ الوُسْعِ في الاحْتِرامُ.

وقد صَنَّفَ في فَضْلِ تِلاوَتِه جَماعاتٌ مِنَ الأَماثِلِ (^)

(١) ما بين القوسين؛ سقط من النسخ الخطية الثلاث، وأثبته من المطبوع.

<sup>(</sup>۲) في (الأصل): «بالذي»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٣) في (الأصل): «إلينا»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٤) الأنامُ: الخلقُ.

<sup>(</sup>٥) في (الأصل): «صلواته»، والمثبت من (ز)، و(ع).

 <sup>(</sup>٦) في (الأصل): «الدافعات»، والمثبت من (ز)، و(ع)، والدَّامغات: الكاسراتُ القاهراتُ.

<sup>(</sup>٧) في (الأصل): «لأهل الإلحاد الضلال العظام»، والمثبت من (ز)، و(ع). والطَّغام: أُوْغادُ النَّاسِ وأَرْذَالُهم.

<sup>(</sup>٨) أماثل القوم: خيارهم وأفضلهم، واحدها: أَمْثَلُ.

والأَعْلامْ (١) كُتُبًا مَعروفةً عند أُولِي النَّهَى (٢) والأَحْلامْ (٣) ، لكنْ ضَعُفَتِ الهِمَمُ عن حِفْظِها بل عن مُطالَعْتِها فصار لا يَنتَفِعُ بها إلَّا الأفرادُ مِن أُولِي الأَفْهامْ ، ورأيتُ أهلَ بلدَتِنا دِمَشْقَ (٤) حماها اللهُ وصانها وسائر بلاد الإسلامْ ، مُحْثِرينَ مِن الاعْتناءِ بتِلاوةِ القرآنِ العزيزِ تعلُّمًا وتعليمًا وعَرْضًا ودِراسَةً في جَماعاتٍ وفُرادَى مُجتَهِدينَ في ذلك باللَّيالي والأيَّامْ ، زادهم اللهُ حِرْصًا عليه وعلى جميع أنواع الطاعاتِ مُريدِينَ وَجْهَ اللهِ ذي الجَلالِ والإكرامْ ؛ فدعاني ذلك إلى جَمْعِ مُختَصَرٍ (٥) في آدابِ حَمَلَتِهْ ، وأوصافِ حُفَّاظِهِ وطَلبَتِهْ ، فقد أَوْجَبَ اللهُ تعالى النَّصيحة لكتابِهْ ، ومِن النصيحة له: بَيانُ آدابِ حَمَلَتِه وطُلَّربِهُ مَ عليها ، وأُوثِرُ فيه حَمَلَتِه وطُلَّربِه ، وإرشادُهم إليها ، وتَنْبِيهُهم عليها ، وأُوثِرُ فيه الاختِصارُ (١٠) ، وأُحاذِرُ التَّطويلَ والإِكْثارُ ، وأَقْتَصِرُ مِنْ كلِّ بابٍ على طَرَفٍ مِنْ النسيدِة ، وأَرْمزُ (٧) مِن كُلِّ ضَرْبٍ مِن آدابِهِ إلى بعضِ أَصنافِهُ ؛ فلِذلك أَذْكُرُهُ بحَذْفِ الأسانيدِ ، وإنْ كانت أسانيدُ ، وإن كانت أسانيدُ ، وإن كانت أسانيدُ ، وإن كانت أسانيدُ ، وأَن كانت أسانيدُ ، وإن كانت أسانيدُ ، وأَنْ كانت أسانيدُ ، وأَنْ كانت أسانيدُ ، وأَنْ كانت أسانيدُ ، وإنْ كانت أسانيدُ ، وإنْ كانت أسانيدُ ، وإنْ كانت أسانيدُ ، وأَنْ أَنْ كُونُ بِهُ فَلِي فَلِنْ كُلُونُ مِنْ كُلُونُ وَبُونُ كُلُونُ وَلَوْ وَلْمُ وَلَا فَلْمُ وَلَا الْمُعْلِيْ وَلَوْ الْمُنْ وَالْمَانِيْدِ ، وإنْ كانت أسانيدُ والْمَانِيْدِ ، وإنْ كُلُونُ والْمُنْ النَّسْ والْمُنْ والْمُونُ والْمُنْ والْمُنْ والْمُنْ والْمُونُ والْمُونُ والْمُنْ والْمُونُ والْمُونُ والْمُونُ والْمُونُ والْمُونُ والْمُونُ والْمُهُ والْمُونُ والْمُون

(١) الأعلامُ: جمعُ عَلَم، وهو ما يُستدَلُّ به على الطَّريقِ من جَبَلٍ وغيرِه، سُمِّيَ العالِمُ البارعُ بذلك لأنَّه يُهتدَى بهِ.

 <sup>(</sup>٢) النُّهي: العقولُ، واحدُها نُهْيَةٌ، بضمِّ النُّونِ؛ لأنَّها تَنهى صاحبَها عن القبائحِ، قيل:
 لأنَّ صاحبَها ينتهى إلى رأْيه وعقلِه.

<sup>(</sup>٣) في (الأصل): «والأعلام»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٤) دِمَشق: بكسرِ الدَّال وفتحِ الميمِ على المشهورِ، وحكى صاحبُ «مطالعِ الأنوارِ» كسرَ الميم أيضًا.

<sup>(</sup>٥) المُختَصرُ : ما قلَّ لفظه، وكَثُرتْ معانِيه.

<sup>(</sup>٦) في (الأصل): «الاقتصار»، والمثبت من (ز)، و(ع).

 <sup>(</sup>٧) رَمَزَ يَرْمِزُ ويَرْمُزُ اللهِ أي: أشار، أو أَوْمَأَ بالشَّفَتين بكلام غير مفهوم، أو بالحاجب، أو الفم أو اليد أو اللهان أو العين.

- بحمدِ اللهِ - عندي مِن الحاضِرَةِ العتيدة (١)، فإنَّ مَقْصُودي التَّنْبِيهُ على أَصْلِ ذلكْ، والإشارةُ بما أَذْكُرُهُ إلى ما حذَفْتُه هُنَالِكْ (٢)، والسَّببُ في إيثاري اخْتِصارَهْ (٣): حِفْظُه وكثرةُ الانْتِفاع به وانتشارُهْ.

ثُم ما وقع مِن غريبِ [٣] الأسماءِ واللُّغاتِ في الأبواب، أُفْرِدُهُ بِالشَّرْحِ والضَّبِطِ الوَجيزِ الواضحِ على ترتيبِ وُقُوعِهِ في بابٍ في آخِرِ الكِتاب؛ ليَكْمُلَ انتفاعُ صاحبِهْ، ويَزُولَ الشَّكُ عن طالِبهْ.

ويَنْدَرِجُ في ضِمْنِ ذلك وفي خلال الأبوابِ جُمَلٌ مِن القواعِدْ، ونفائسُ مِن مُهمَّات الفَوائدْ، وأُبَيِّنُ الأحاديثَ الصحيحةَ والضعيفةَ مُضافاتٍ إلى مَنْ رَواها مِن الأئِمَّةِ الأَثْباتْ، وقد أَذْهَلُ (٤) عن نادِر مِنْ ذلك في بعض الحالاتْ.

واعْلَمْ أَنَّ العُلماءَ مِن أَهْلِ الحديث وغيرِهم جَوَّزوا العملَ بالضَّعيفِ في فَضائلِ الأعمالُ (٥)، ومع هذا فإنِّي أَقْتَصِرُ على الصَّحيح ولا أَذْكُرُ الضَّعيفَ إلَّا في بعض الأَّوالْ.

<sup>(</sup>١) العَتيدةُ: الحاضرةُ المُعَدَّة.

<sup>(</sup>٢) في (الأصل)، و(ز) «مما هنالِكْ»، والمثبت من (ع).

<sup>(</sup>٣) في (الأصل): «والتسبب في اختصاره»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٤) ذَهَلَ عنهُ كَمَنَعَ، ذَهْلًا وذُهُولًا: أي: تَرَكُهُ على عَمْدٍ، أو نَسِيَهُ لِشُغْل.

<sup>(</sup>٥) قال الإمام السيوطي كَلْنَهُ في «تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي» (١/ ٣٥١): «وذَكَرَ شيخُ الإسلام له ثلاثةَ شُرُوطٍ:

أحدُها: أن يكونَ الضَّعْفُ غيرَ شديدٍ، فيَخْرُج مَن انفردَ من الكذَّابين، والمتهمين بالكذب، ومن فَحُشَ غلطُه، نقل العلائي الاتفاق عليه.

الثاني: أن يندرجَ تحت أصل مَعْمُولِ به.

الثالث: ألَّا يعتقدَ عند العمل به ثبوتَه، بل يعتقدُ الاحتياط».

وعلى اللهِ الكريمِ تَوَكُّلي واعْتِمادِي، وإليه تَفُويضي واسْتِنادِي، وأسْألُه سُلوك سَبيلِ الرَّشادْ، والعِصْمَة مِنْ أحوالِ أهْلِ الزَّيغ والعِنادْ، والدَّوامَ على ذلك وغيرِه مِن الخيرِ في ازْدِيادْ، وأَبْتَهِلُ() إليه سبحانه أن يُوفِّقني لِمَرْضاتِه وأنْ يَجْعَلَنِي ممن يَحْشاهُ ويتَقِيهِ حقَّ تُقاتِه وأنْ يَهدِيني لِحُسْنِ النِّيَّاتْ، ويُيسِّر لي جميع أنواعِ الخَيْراتْ، ويُعيننِي على أنواعِ المَكْرُماتْ، ويُديمني على ذلك حتَّى المَماتْ، وأن يَفْعَلَ ذلك حتَّى المَماتْ، وأن يَفْعَلَ ذلك كلَّهُ بجميع أحبابي وسائرِ المسلمينَ والمسلمات، وحسبئنا اللهُ ونِعْمَ الوكيلُ()، ولا حول ولا قوة إلا باللهِ العَلِيِّ العظيم.

وهذه فَهْرَسَةُ أبوابِه:

البابُ الأولُ: في أَطْرافٍ مِن فضيلة تلاوةِ القرآنِ وحَمَلَتِه.

البابُ الثاني: في ترْجيح القُرآنِ والقارئِ على غيرِهما (٣).

البابُ الثالثُ: في إكرامِ أَهْلِ القرآنِ، والنَّهْيِ عن إيذائِهم.

البابُ الرابعُ: في آدابِ مُعَلِّم القُرآنِ [٤] ومُتَعلِّمِه.

البابُ الخامسُ: في آداب حامِل القُرآنِ.

البابُ السادسُ: في آداب القِراءةِ، وهو مُعظَمُ الكِتابِ ومَقصودُه.

(١) أبتهلُ: أتضرَّعُ.

<sup>(</sup>٢) حسبُنا اللهُ: أي: كافِينَا. والوكيلُ: الموكولُ إليه، وقيل: الموكولُ إليه تدبيرَ خلقِهِ، وقيلَ: القائمُ بمصالح خلقِه، وقيل: الحافظُ.

<sup>(</sup>٣) في (الأصل): «غيرهم»، والمثبت من (ز)، و(ع).

البابُ السابعُ: في آداب الناسِ كلِّهم مع القرآنِ. البابُ الثامنُ: في الآيات والسُّوَر المستَحَبَّة في أوقاتٍ وأحوالٍ مَخْصُوصة (١).

البابُ التاسعُ: في كتابة القرآنِ، وإكرامِ المُصْحَفِ. البابُ العاشر: في ضَبْطِ ألفاظ الكِتاب.

<sup>(</sup>۱) في (الأصل): «الأحوال والأوقات المخصوصة»، وفي (ز): «الأوقات وأحوال مخصوصة»، والمثبت من النسخة (ع).



# في أطراف من فضيلة تلاوة القرآن وحملته

قال الله عَلَى: ﴿إِنَّ ٱللَّذِينَ يَتْلُونَ كِنْبَ ٱللَّهِ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوَةَ وَأَفَامُوا ٱلصَّلَوَةَ وَأَفَامُوا ٱلصَّلَوَةَ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقَنْكُهُمْ سِرًّا وَعَلَانِيَةً يَرْجُونَ بِجَدَرةً لَّن تَبُورَ ﴿ اللّهِ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقَنْكُمُمْ وَيَزِيدَهُم مِّن فَضَلِهِ ۚ إِنّاهُ عَفُورٌ شَكُورُ ﴾ لِيُوفِيّيَهُمْ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُم مِّن فَضَلِهِ ۚ إِنّاهُ عَفُورٌ شَكُورُ ﴾ [فاطر: ٢٩، ٢٩] (١).

وَرَوَيْنَا عَنْ عُثمانَ بِنِ عَفَّانَ ضَيَّيْهُ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «خَيْرُكم مَنْ تَعَلَّمَ القرآنَ وَعَلَّمَهُ»؛ رواه أبو عبد الله محمدُ بنُ إسماعيل بن إبراهيم البُخاريُّ في صحيحه، الذي هو أَصَحُّ الكُتُبِ بعد القرآنِ (۲).

<sup>(</sup>١) الإِنفاقُ الممدوحُ في الشَّرعِ: إخراجُ المالِ في طاعةِ اللهِ تعالى، و﴿لَن تَبُورَ﴾؛ أي: لم تهلكْ وتفسدْ.

<sup>(</sup>٢) انظر: «صحيح البخاري» (٤٧٣٩).

<sup>(</sup>٣) السَّفرةُ: الملائكةُ الكَتبَة.

<sup>(</sup>٤) البررَةُ: جمع بارِّ وهو المطيعُ.

<sup>(</sup>٥) يتتعتع: أي: يشتدُّ ويشقُّ.

وأبو الحُسين مُسلم بنُ الحَجَّاج بن مسلم النَّيْسابُوري في صحيحيهما(١).

وعن أبي مُوسى الأَشْعَرِيِّ وَيُهُمُّ الْأُتُرُجَّةِ (٣) قال رسولُ الله عَلَيْ الْمُثَلُ الْمُوْمِنِ الَّذِي يَقْرَأُ الْقُرْآنَ، مَثَلُ الْأُتْرُجَّةِ (٣)، رِيحُهَا طَيِّبُ وَطَعْمُهَا طَيِّبُ، وَمَثَلُ الْمُؤْمِنِ الَّذِي لَا يَقْرَأُ الْقُرْآنَ مَثَلُ [٥] التَّمْرَةِ، لَا وَطَعْمُهَا طَيِّبُ، وَمَثَلُ الْمُنَافِقِ الَّذِي يَقْرَأُ الْقُرْآنَ، مَثَلُ رِيحَ لَهَا وَطَعْمُهَا حُلُوٌ، وَمَثَلُ الْمُنَافِقِ الَّذِي يَقْرَأُ الْقُرْآنَ، مَثَلُ الرَّيْحَانَةِ، رِيحُهَا طَيِّبُ وَطَعْمُهَا مُرُّ، وَمَثَلُ الْمُنَافِقِ الَّذِي لَا يَقْرَأُ الْمُنَافِقِ الَّذِي لَا يَقْرَأُ الْقُرْآنَ؛ كَمَثَلِ الْحَنْظَلَةِ؛ لَيْسَ لَهَا رِيحٌ وَطَعْمُهَا مُرُّ». رواه البخاريُّ ومسلمُ (٤).

وعن عُمَرَ بنِ الخَطَّابِ فَيْ اللهَ النبيَّ عَيْدَ قَال: «إِنَّ اللهَ تَعَالَى يَرْفَعُ بِهَذَا الْكِتَابِ أَقْوَامًا وَيَضَعُ بِهِ آخَرِينَ». رواه مسلم (٥٠).

وعن أبي أُمامَةَ الباهِلِيِّ صَلَّى اللهِ عَالَ: سَمِعْتُ رسولَ اللهِ عَلَیْهُ اللهِ عَلَیْهُ اللهِ عَلَیْهُ اللهِ عَلَیْهُ اللهِ عَلَیْهُ اللهِ عَلَیْهُ اللهٔ (۷). مسلمٌ (۷).

<sup>(</sup>١) انظر: "صحيح البخاري" (٤٦٥٣)، و"صحيح مسلم" (٧٩٨).

<sup>(</sup>٢) أبو موسى الأشعريُّ: عبدُ اللهِ بنُ قيسٍ، منسوبٌ إلى الأشعرِ جدِّ القبيلةِ.

<sup>(</sup>٣) الأُتْرُجَّة: بضمِّ الهمزةِ والرَّاءِ، وهيِّ معروفةٌ، وقال الجوهريُّ: قال أبو يزيدَ: ويُقال: تُرُنْجَةٌ، وفي "صحيحِ البخاريِّ» في كتابِ الأطعمةِ في هذا الحديثِ: «مَثَلُ الْتُرُنْجَةِ».

<sup>(</sup>٤) انظر: "صحيح البخاري" (٥١١١)، و"صحيح مسلم" (٧٩٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: «صحيح مسلم» (٨١٧).

<sup>(</sup>٦) أبو أُمامةَ الباهليُّ: اسمُه صُدَيُّ بنُ عَجْلانَ، منسوبٌ إلى باهلةَ، قبيلةٌ معروفةٌ.

<sup>(</sup>۷) انظر: «صحیح مسلم» (۸۰٤).

وعنِ ابنِ عُمَرَ ﴿ اللَّهُ النَّهُ النَّهُ وَلَنَّهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قال: ﴿ لَا حَسَدَ إِلَّا فِي اثْنَاءَ اللَّيْلِ (٢)، وآنَاءَ النَّهُارِ ، وَرَجُلٌ آتَاهُ اللهُ مَالًا فَهُوَ يُنْفِقُ مِنْهُ آنَاءَ اللَّيْلِ، وآنَاءَ النَّهَارِ »؛ النَّهَارِ » وَرَجُلٌ آتَاهُ اللهُ مَالًا فَهُوَ يُنْفِقُ مِنْهُ آنَاءَ اللَّيْلِ، وآنَاءَ النَّهَارِ »؛ رواه البخاريُّ ومسلمٌ (٣).

ورَوَيْنَاهُ أَيضًا مِن رِواية عبد الله بن مَسعود رَفِيْهِ: «لَا حَسَدَ إِلَّا فِي اثْنَيْنِ: وَلَا حَسَدَ إِلَّا فِي اثْنَيْنِ: رَجُلُ آتَاهُ اللهُ مَالًا، فَسَلَّطَهُ عَلَى هَلَكَتِهِ فِي الْحَقِّ، وَرَجُلُ آتَاهُ اللهُ حِكْمَةً فَهُو يَقْضِي بِهَا وَيُعَلِّمُهَا» (٤٠).

وعن عبد الله بنِ مَسعودٍ وَ اللهُ عَالَ: قال رسولُ الله عَلَهُ: «مَنْ قَرَأً حَرْفًا مِنْ كِتَابِ اللهِ فَلَهُ حَسَنةٌ، وَالْحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا، لَا أَقُولُ: ﴿ اللَّهِ عَرْفٌ، وَلَامٌ حَرْفٌ، وَمِيمٌ حَرْفٌ ﴾ رواه أَلَكَ ﴿ حَرْفٌ، وَلَكُمْ حَرْفٌ، وَمِيمٌ حَرْفٌ ﴾ رواه أبو عيسى مُحَمَّدُ بنُ عيسى التِّرمذيُ (٥) ، وقال: «حديثُ حسنُ صحيحٌ (٢) .

<sup>(</sup>١) الحسدُ: تمنِّي زوالِ النِّعمةِ عن غيرِه، والغِبْطةُ: تمنِّي مثلِها من غيرِ زوالِها، والحسدُ حرامٌ والخِبطةُ في الخيرِ محمودةٌ محبوبةٌ، والمرادُ بقولِه ﷺ: «لَا حَسَدَ إِلَّا فِي الْتَتَيْنِ»؛ أي: لا غبطة محبوبة يتأكد الاهتمام بها إلا في اثنتين.

<sup>(</sup>٢) آناءَ اللَّيلِ: ساعاتُه، وفي واحدِها أربعُ لغاتٍ: إِنَّى وأَنَّى بكسرِ الهمزةِ وفتحِها، وإنْيٌ وإنْقٌ بالياءِ والواوِ الهمزةُ مكسورةٌ فيهما، ومثله: الآلاء: وهي النَّعمُ، وفي واحدِها اللَّغاتُ الأربعُ إِلَى وألَّى وإِلْيٌ وإِلْوٌ، حكى هذا كلَّه الواحديُّ.

<sup>(</sup>٣) انظر: «صحيح البخاري» (٧٥٢٨)، و«صحيح مسلم» (٨١٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: "صحيح البخاري" (١٤٠٩)، و"صحيح مسلم" (٨١٦).

<sup>(</sup>٥) التِّرمذيُّ: منسوبٌ إلى تِرْمِذ: قال أبو سعدٍ السَّمعانيُّ: «هي بلدةٌ قديمةٌ على طرفِ نهرِ بَلْخَ، الذي يُقالُ له: جَيْحُون»، ويُقالُ في النِّسبةِ إليها: تِرمِذِيٌّ بكسرِ التَّاءِ والميم، وبضمِّهما، وبفتح التَّاءِ مع كسرِ الميم؛ ثلاثةُ أوجهٍ حكاها السَّمعانيُّ.

<sup>(</sup>٦) انظر: «سنن التِّرمذيِّ» (٢٩٧٠).

وعن أبي سعيد الخُدْرِيِّ رَبِي عَنْ النبيِّ عَنِيْ قَال: «يَقُولُ الرَّبُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: مَنْ شَغَلَهُ الْقُرْآنُ وَذِكْرِي عَنْ مَسْأَلَتِي أَعْطَيْتُهُ اللَّهُ وَذِكْرِي عَنْ مَسْأَلَتِي أَعْطَيْتُهُ أَقْوْآنُ وَذِكْرِي عَنْ مَسْأَلَتِي أَعْطَيْتُهُ أَقْضَلَ مَا أُعْطِي السَّائِلِينَ، وَفَصْلُ كَلَامِ اللهِ عَلَى سَائِرِ الْكَلامِ [7] أَفْضَلُ مَا أُعْطِي السَّائِلِينَ، وَفَصْلُ كَلامِ اللهِ عَلَى سَائِرِ الْكَلامِ [7] كَفَضْلِ اللهِ تَعَالَى عَلَى خَلْقِه»؛ رواه التِّرمذيُّ، وقال: «حديثُ حَسَنٌ» (٢).

وعن ابن عَبَّاسٍ وَ قَلَى قَالَ: قال رسولُ الله عَلَيْهِ: «إِنَّ الَّذِي لَيْسَ فِي جَوْفِه شَيْءٌ مِنَ الْقُرْآنِ كَالْبَيْتِ الخَرِبِ»؛ رواه التِّرمذيُّ، وقال: «حديثٌ حسنٌ صحيحٌ»(۳).

وعن عبدِ اللهِ بن عَمْرو بنِ العاصِ عَلَىٰ عنِ النبيِّ عَلَیْ قال: «یُقَالُ لِصَاحِبِ الْقُرْآنِ یَوْمَ الْقِیَامَةِ: اقْرَأْ وَارْتَقِ وَرَتِّلْ، كَمَا كُنْتَ تُرَتِّلُ فِي الدُّنْیَا؛ فَإِنَّ مَنْزِلَتَكَ عِنْدَ آخِرِ آیَةٍ تَقْرَأُ»؛ رواه أبو داود (٤٠٠٠) والتِّرمذيُّ، والنَّسائيُّ (٥٠)، قال التِّرْمِذيُّ: «حدیثُ حسنُ صَحیحُ» (٥٠).

وعن مُعاذِ بن أنس ضَلَيْه، أنَّ رسولَ الله عَلَيْ قال: «مَنْ قَرَأَ القُرانَ وعَمِلَ بِمَا فِيهِ أُلْبِسَ وَالِدَاهُ تَاجًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ، ضَوْقُهُ أَحْسَنُ مِنْ ضَوْءِ الشَّمْسِ فِي بُيُوتِ الدُّنْيَا، فَمَا ظَنَّكُمْ بِالَّذِي عَمِلَ بِهَذَا؟!»؛

<sup>(</sup>١) أبو سعيدٍ الخدريُّ: اسمُهُ سعدُ بنُ مالكٍ، منسوبٌ إلى بني خدرةَ.

<sup>(</sup>٢) انظر: «سنن التّرمذيّ» (٢٩٢٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: «سنن التِّرمذيِّ» (٢٩١٣).

<sup>(</sup>٤) أبو داودَ السِّجستانيُّ: اسمهُ سليمانُ بنُ الأشعث.

<sup>(</sup>٥) النَّسائيُّ: هو أبو عبدِ الرَّحمٰنِ أحمدُ بنُ شُعيب.

<sup>(</sup>٦) انظر: «سنن أبي داود» (١٤٦٦)، و«سنن التِّرمذي» (٢٩١٤)، و«السُّنن الكُبرى» للنَّسائي (٨٠٠٢).

رواه أبو داود<sup>(۱)</sup>.

وروى الدَّارميُّ (٢) بإسنادِه عن عبد الله بنِ مَسعودٍ وَ اللهُ قال: «اقْرَؤُوا القرآنَ؛ فإنَّ الله تعالى لا يُعَذِّب قلبًا وعَى القرآنَ، وإنَّ هذا القُرآنَ مَأْدُبةُ اللهِ (٣)، فمَنْ دَخَل فيه فهو آمنٌ، ومَنْ أَحَبَّ القرآنَ فليُبْشِرْ (٤). فليُبْشِرْ (٤).

وعن عبدِ الحميدِ الحِمَّانِيِّ (٥) قال: سألتُ سُفيانَ الثَّوْرِيَّ عن رجُلٍ يَغْزُو، أَحَبُّ إليك أو يَقْرَأُ القرآنَ؟ قال: يَقْرَأُ القرآنَ؟ لأنَّ النبيَّ عَلَيْهُ قال: «خَيْرُكم مَنْ تَعَلَّمَ القرآنَ وعَلَّمَهُ»(٢٦).

(۱) انظر: «سنن أبي داود» (۱٤٥٣).

<sup>(</sup>٢) الدَّارميُّ: هو: أبو محمَّدٍ عبدُ اللهِ بنُ عبدِ الرَّحمٰنِ، منسوبٌ إلى دارمَ، جَدِّ قبيلة.

<sup>(</sup>٣) قال ابن الجوزي كَاللهُ: "قال أبو عبيد: يُقَال: مَأْدُبُةٌ وَمَأْدَبَةٌ بِضَم الدَّال وَفتجها، فمن ضَمَّ أرادَ الصَّنِيع يصنعه الرجل فيدعو النَّاسَ إليه، فتأول الحديث أنه شَبَّه القرآنَ بصنيع صنعُه الله للنَّاس؛ لَهُم فيه خير ومنافع، ثمَّ دعاهم إليه، قال: ومن فتح الدَّالَ جعله مَفْعَلَةً من الْأَدَب. . . والتَّفْسِيرُ الأوَّلُ أعجبُ إِلَيَّ». انظر: "غريب الحديث» لأبي عبيد القاسم بن سلام (١٠٧/٤)، و"غريب الحديث» لابن الجوزي (١٥/١).

<sup>(</sup>٤) هذه ثلاثةُ آثارٍ رواها الدارمي في «سننه» (٣٣٦٢)، (٣٣٦٥)، (٣٣٦٦)؛ جمعها المصنف في سياقي واحد:

الأول: عن أبي أُمامة ضَ الله عَلَيْهُ قال: «اقرؤُوا القرآنَ، ولا تغرنَّكم هذه المصاحفُ المُعَلَّقَةُ، فإنَّ اللهَ لا يُعَذِّبُ قلبًا وعَى القرآنَ».

والثاني: عن عبد الله بن مسعودٍ رَهِي قال: «إنَّ هذا القرآن مَأْدُبَة الله، فمَنْ دَخَل فيه، فهو آمنٌ».

والثالث: عن عبد الله بن مسعود رَهِيْ قال: «مَنْ أَحَبَّ القرآن فليبشرْ».

<sup>(</sup>٥) الحِمَّاني: بالحاء المهملة المكسورة، وتشديد الميم، نسبة إلى حِمَّان من بني تميم؛ كما في «شرح أبي داود» للعَيْني (١/٤١٢).

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (٤٧٣٩).



## في ترجيح القراءة والقارئ على غيرهما

ثَبَتَ عنْ أبي مسعود الأنصارِيِّ البَدْرِيِّ (') رَفَيْظِهُ، عنْ رسولِ اللهِ عَلَيْهُ، عنْ رسولِ اللهِ عَلَيْهُ، قال: «يَ**ؤُمُّ القَوْمَ أَقْرَؤُهُم لِكِتابِ اللهِ** وَظِلَىٰ»؛ رواه مُسلمُ (۲).

وعنِ ابنِ عبَّاسِ رَقِيْهُا قال: «كان القُرَّاءُ أصحابَ مَجْلِسِ عُمْرَ رَقِيْهُا وَمُشَاوَرَتِهِ؛ كُهُولًا كانوا أو شُبَّانًا»؛ رواه البُخارِيُّ في [٧] «صحيحِهِ»(٣).

وسيأتي في البابِ بعدَ هذا أحاديثُ تَدْخُل في هذا البابِ.

واعْلَمْ أَنَّ الْمَذْهَبَ المُخْتَارَ الذي عليه مَن يُعْتَمَدُ مِن العُلماءِ: أَنَّ قِراءةَ القُرآنِ أَفْضَلُ مِن التَّسْبيحِ وَالتَّهْليلِ وغيرِهِما مِنَ الأذكارِ، وقد تَظاهَرَتِ الأدِلَّةُ على ذلك.



<sup>(</sup>١) أبو مسعود البدريُّ: اسمُهُ عقبةُ بنُ عمرو، قالَ جمهورُ العلماءِ: سكنَ بدرًا ولم يشهدُها، وقالَ الزُّهريُّ والبخاريُّ وغيرُهماً: شَهِدَها مع رسولِ اللهِ ﷺ.

<sup>(</sup>۲) انظر: «صحیح مسلم» (۲۷۳).

<sup>(</sup>٣) انظر: «صحيح البخاري» (٢٦٤٢).



# في إكرام أهل القرآن والنهي عن إيذائهم

قَالَ اللهُ وَجَلَىٰ: ﴿ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَاتِ ٱللَّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ عِندَ رَبِّهِ ۗ ﴾ [الحج: ٣٠].

وقال تعالى: ﴿ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَكَ إِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوكَ ٱلْقُلُوبِ ﴾ [الحج: ٣٢] (١).

وقال تعالى: ﴿ وَٱخْفِضُ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الحجر: ٨٨].

وقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُؤَذُونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينِ بِغَيْرِ مَا ٱكْتَسَبُواْ فَقَدِ ٱحْتَمَلُواْ بُهْتَنَا وَإِثْمًا مُّبِينًا﴾ [الأحزاب: ٥٥].

وفي البابِ حديثُ أبي مسعودٍ الأنصاريِّ رَضِّ اللهِ وحديثُ ابنِ عَبَّاسِ المُتَقَدِّمان في البابِ الثاني.

وعن أبي مُوسَى الأَشْعَرِيِّ وَلَيْهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «إِنَّ مِنْ إِجْلَالِ اللهِ تَعَالَى إِكْرَامَ ذِي الشَّيْبَةِ المُسْلِمِ وَحَامِلِ الْقُرْآنِ غَيْرِ الْغَالِي فِيهِ وَالْجَافِي عَنْهُ (٢)، وَإِكْرَامَ ذِي السُّلْطَانِ»؛

<sup>(</sup>١) شعائرُ اللهِ تعالى: معالمُ دينِه، واحدتُها شعيرةٌ، قال الجوهريُّ: ويُقال في الواحدةِ: شعارة.

<sup>(</sup>٢) قال أبو عبيد كَلَّهُ في «غريب الحديث» (٣/ ٤٨٣): «الغالي فيه: هو المُتَعَمِّقُ حتَّى يُخرِجَهُ ذلك إلى إكفارِ النَّاس، كنحو من مَذْهَبِ الخَوَارِج وأهل البدع، والجافي عنه: التاركُ له وللعمل به».

رواه أبو داؤد (١)، وهو حديثٌ حَسَنٌ.

وعنْ عائِشَةَ وَ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ أَنْ نُنْزِلَ النَّاسَ مَنازِلَهُمْ »؛ رواه أبو داود في «سُنَنِهِ»، وَالبَزَّارُ (٢) في «مُسْنَدِهِ»، قال الحاكمُ أبو عبدِ اللهِ في «عُلُومِ الحديثِ»: هو حديثُ صحيحٌ (٣).

وعن جابر رضي النبي عَلَيْ كان يَجْمَعُ بَيْنَ الرَّجُلَيْنِ مِن قَتْلَى أُحُدِ، ثم يقول: «أَيُّهُما أَكْثَرُ أَخْذًا للقُرآنِ؟!»، فإذا أُشِيرَ إلى أَحْدِهِما قَدَّمَهُ في اللَّحْدِ<sup>(٤)</sup>. رواه البُخَارِيُّ<sup>(٥)</sup>.

وعن أبي هُرَيْرَةَ رَبِي اللهُ عَنِ النبيِّ عَنِ النبيِّ عَنِيَ اللهَ عَلَى قال: مَنْ آذَى لِي وَلِيًّا فقد آذَنَنِي بِالْحَرْبِ» (٧). رواه البخاري (٨).

<sup>(</sup>۱) انظر: «سنن أبي داود» (۸٤٣٤).

<sup>(</sup>٢) البزَّارُ: أبو بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق بن خلاد الْعَتَكِيُّ، صاحب «المسند».

<sup>(</sup>٣) انظر: «سنن أبي داود» (٤٨٤٢)، و«معرفة علوم الحديث» للحاكم (ص٤٨)، ولم أقف عليه في المطبوع من «مسند البزار».

 <sup>(</sup>٤) لحدُ القبرِ: بفتحِ اللَّامِ وضمّها لغتانِ مشهورتانِ، والفتحُ أفصحُ، وهو شِقٌ في جانبِه القبليّ، يدخلُ فيه الميّتُ، يُقال: لحدتُ الميّتَ وألحدتُه.

<sup>(</sup>٥) انظر: «صحيح البخاري» (١٣٤٣).

<sup>(</sup>٦) أبو هريرةَ: اسمُه عبدُ الرَّحمٰنِ بنُ صخرٍ على الأصحِّ؛ من نحو ثلاثينَ قولًا، كُنِّيَ بهذا. بهُريرةَ كانت له في صِغَرِهِ، وهو أوَّلُ مَن كُنِّيَ بهذا.

<sup>(</sup>٧) آذنَنِي بالحربِ: أي: أعلمَنِي، ومعناهُ: أظهرَ محارَبَتي.

<sup>(</sup>٨) هو عند البخاري (٦١٣٧)؛ بلفظ: «مَنْ عَادَى لِي وَلِيًّا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالحَرْبِ»، وقد ساقه الذهبي صَّنَهُ في «معجم شيوخه» (١٩/١)؛ بلفظ: البخاري ثم قال: «وفي لفظ ابن مخلد: (آذَنَنِي بِالْحَرْبِ)»، وهو عند الطبراني في «المعجم الكبير» (١٢/ ١٤٥)؛ بلفظ: «فَقَدْ نَاصَبَنِي بِالْمُحَارَبَةِ»، وفي «سنن ابن ماجه» (٩٨٩)، =

[٨] وثَبَتَ في «الصَّحيحَيْنِ» عنه ﷺ أنَّه قال: «مَنْ صَلَّى الصُّبْحَ فَهُوَ فِي ذِمَّةِ اللهِ، فَلَا يَطْلُبَنَّكُمُ اللهُ بِشَيْءٍ مِنْ ذِمَّتِهِ»(١).

وعن الإمامَيْنِ الجَليلَيْنِ أبي حَنيفَةً (٢) والشافعيِّ (٣) وَ اللهُ عَالَا: (إن لَم تكن العُلَماءُ أولياءَ الله؛ فليس للهِ وَلِيُّ (٤).

وقال الإمامُ الحافِظُ أبو القاسِمِ ابنُ عَساكرَ رَخِيْلَهُ: «اعْلَمْ يا أخي وَقَقَنا اللهُ وإياكَ لِمَرْضاتِهِ، وَجَعَلَنا مِمَّنْ يَخْشاهُ وَيَتَقِيهِ حَقَّ تُقاتِهِ: أَنَّ لُحُومَ العُلَماءِ مَسْمُومةٌ، وعادَةُ اللهِ في هَتْكِ أَسْتارِ مُنْتَقِصِيهِمْ مَعْلُومةٌ، وأَنَّ مَنْ أَطْلَقَ لِسانَهُ في العُلماءِ بالثَّلْبِ(٥)؛ أَنْتَقِصِيهِمْ مَعْلُومةٌ، وأَنَّ مَنْ أَطْلَقَ لِسانَهُ في العُلماءِ بالثَّلْبِ(٥)؛ اللهُ تعالى قبْلَ موتِه بِمَوتِ القلبِ؛ ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُعَالِفُونَ الْتَلاهُ (٦) اللهُ تعالى قبْلَ موتِه بِمَوتِ القلبِ؛ ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُعَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ إِنَ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [النور: ٣٣]» (٧).



<sup>=</sup> و «مستدرك الحاكم» (٤): «فَقَدْ بَارَزَ اللهَ بِالْمُحَارَبَةِ»، وفي الزهد لأبي داود (٣٠٦): «فقد آذَنَ اللهَ فِي الْمُحَارَبَةِ».

<sup>(</sup>١) لم أقف عليه في "صحيح البخاري"، وهو في "صحيح مسلم" (٦٥٧).

<sup>(</sup>٢) أبو حنيفة: اسمُه النُّعمانُ بنُ ثابتِ بن زُوطَى.

<sup>(</sup>٣) الشَّافعيُّ: أبو عبدِ الله محمَّدُ بنُ إدريسَ بنِ العبَّاسِ بنِ عثمانَ بنِ شافعٍ بنِ السَّائبِ بنِ عُبيدِ بنِ عبدِ يزيدَ بنِ هاشم بنِ المطَّلبِ بنِ عبدِ منافِ بنِ قُصَيٍّ.

<sup>(</sup>٤) انظر: «مناقب الشافعي» للبيهقي (٢/٥٥٥)، و«الفقيه والمتفقه» للخطيب (١/١٥٠).

<sup>(</sup>٥) الثَّلْبُ: بفتح الثَّاءِ المثلثةِ وإسكانِ اللَّام؛ هو العيب.

<sup>(</sup>٦) في (الأصل)، و(ع) «بلاه»، والمثبت من (ز).

<sup>(</sup>V) انظر: "تبيين كذب المفتري فيما نسب إلى أبي الحسن الأشعري" (ص٢٩).



# في آداب معلم القرآن ومتعلمه

هذا البابُ مع البابَيْنِ بعدَهُ هو مَقْصُودُ الكِتابِ، وهو طويلٌ مُنْتَشِرٌ، وأنا (١) أُشيرُ إلى مَقاصِدِهِ مُخْتَصَرَةً في فُصولٍ؛ لِيَسْهُلَ حِفْظُهُ وضَبْطُهُ \_ إن شاء اللهُ تعالى \_.

# فَضّللْ

أول ما ينبغي للمقرئ والقارئ أنْ يَقْصِدَا بذلك رِضا اللهِ تعالى، قال اللهُ تُعالى: ﴿وَمَا أُمُونَا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهُ مُعْلِصِينَ لَهُ اللِّينَ حُنفَاءَ وَيُقِيمُوا اللهُ تعالى: ﴿وَمَا أُمُونَا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهَ مُعْلِصِينَ لَهُ اللِّينَ حُنفَاءَ وَيُقِيمُوا اللهَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوةَ وَذَالِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ﴿ [البينة: ٥](٢)؟ أي: المِلَّةُ المُستقِيمَةُ.

وفي «الصَّحيحَيْنِ» عنْ رَسولِ اللهِ ﷺ: «إنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنَّيَّاتِ، وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِئِ مَا نَوَى»(٣).

وهذا الحديثُ مِنْ أُصولِ الإِسْلام.

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «فأنا»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٢) حنفاءُ: جمعُ حنيفٍ، وهو المستقيمُ، وقيلَ: المائلُ إلى الحقِّ، المُعْرِضُ عن الباطل.

<sup>(</sup>٣) انظر: «صحيح البخاري» (١)، و«صحيح مسلم» (١٩٠٧).

ورَوَيْنَا عنِ ابنِ عبَّاسٍ رَقِيْهَا، قال: «إنما يَحْفَظُ الرَّجُلُ على قَدْر نِيَّتِه» (١٠).

وعنْ غيرِه: "إنَّما يُعْطَى الناسُ على قدْرِ نِيَّاتِهِمْ" (٢).

عنِ الأستاذِ أبي القاسِمِ القُشَيْرِيِّ رَحِّلَهُ قال: «الإخلاصُ إِفْرادُ الحِقِّ فِي الطَاعةِ بِالقَصْدِ [٩] وهو أَنْ يُريدَ بِطاعَتِهِ التقرُّبَ إلى اللهِ تعالى دونَ شيءٍ آخَرَ؛ مِن تَصَنُّع لِمَخْلُوقٍ، أو اكْتِسابِ مَحْمَدةٍ عند الناسِ، أو مَحبَّةِ مَدْح مِنَ الخَلْقِ، أو مَعْنَى مِن المعاني، سِوى التَّقرُّبِ إلى اللهِ تعالى " " .

قال: «ويَصِحُّ أَن يُقالَ: الإخلاصُ تَصْفِيَةُ الفِعْلِ مِن مُلاحَظَةِ المَحْلوقينَ» (١٤).

وعن حُذَيْفَةَ المَرْعَشِيِّ كَلْلَهُ (٥): «الإخلاصُ اسْتِواءُ أفعالِ العبدِ في الظاهِر والباطِن» (٦).

وعن ذِي النُّونِ المِصْرِيِّ رَغْمُللهُ، قال: "ثلاثٌ مِنْ علاماتِ

<sup>(</sup>١) «رواه الدارميُّ» في «السُّنن» (٣٨٧)، والخطيب في «الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع» (١٧٨٠).

<sup>(</sup>٢) رواه الخطيب في «الجامع» (١٧٨٢)؛ عن يحيى بن سعيد، أنه رأى أبا عاصم النبيل في المنام فسأله ما فعل الله بك؟ قال: غفر لي، ثم قال أبو عاصم: كيف حديثي فيكم؟ قال: إذا قلنا أبو عاصم فليس أحد يرد علينا، فقال أبو عاصم: «إنما يعطى الناس على قدر نياتهم».

<sup>(</sup>٣) انظر: «الرسالة القشيرية» (٢/ ٣٥٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) هو: حذيفةُ بنُ قتادةَ المَرْعَشِيُّ، أحد العلماءِ العُبَّادِ.

<sup>(</sup>٦) انظر: «الرسالة القشيرية» (٢/ ٣٥٩).

الإخْلاصِ: اسْتِواءُ المَدْحِ والذَّمِّ مِن العامَّة، ونسيانُ رُؤْيَةِ الأعمال في الأخرَةِ»(١).

وعنِ الفُضَيْلِ بنِ عِيَاضٍ رَفِيْ قال: «تَرْكُ العَمَلِ لِأَجْلِ الناسِ رِياءٌ، والعَمَلُ لأَجْلِ الناسِ شِرْكُ، والإخْلاصُ أن يُعافِيَك اللهُ منهما»(٢).

وعن سَهْل التُّسْتَرِيِّ " قال: «نَظَرَ الأَكْياسُ (٤) في تفسيرِ الإخلاصِ؛ فلم يَجِدُوا غيرَ هذا: أن تكونَ حركتُه وسُكونُهُ في سِرِّهِ وعَلانيتِه للهِ تعالى وَحْدَهُ، لا يُمازِجُه شيءٌ؛ لا نَفْسٌ، ولا هَوًى، ولا دُنيًا»(٥).

وعن السَّرِي السَّقَطِي (٦) قال: «لا تَعْمَلُ للنَّاسِ شيئًا، ولا تَتْرُكُ لهم شيئًا، ولا تَتْرُكُ لهم شيئًا، ولا تَكْشِفُ لهم شيئًا» (٧).

وعنِ القُشَيْرِيِّ كَاللَّهُ قال: «أَقَلُّ الصَّدْقِ؛ اسْتِواءُ السِّرِّ وَالْعَلانِيَةِ» (^^).

(٢) رواه البيهقي في «شعب الإيمان» (٦٤٦٩)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٤٠٢/٤٨).

<sup>(</sup>۱) انظر: «الرسالة القشيرية» (۲/ ٣٦٠).

<sup>(</sup>٣) التُّستَرِيُّ: بضمِّ التَّاءِ الأولى، وفتحِ الثَّانية، وإسكانِ السِّينِ المهملةِ بينهما؛ منسوبٌ إلى تُستَرَ المدينة المعروفة.

<sup>(</sup>٤) الكَيْسُ: العقلُ والفطنةُ والفِقْهُ، والكَيِّسُ كَجَيِّد: واحد الأكياسِ، الظَّريفُ الخَفِيفُ، المُتَوَقِّدُ الذِّهْن.

<sup>(</sup>٥) رواه البيهقي في «السنن الصغير» (٨)، وفي «شعب الإيمان» (٦٤٦٨).

<sup>(</sup>٦) قوله: «السقطي»؛ سقط من (الأصل)، و(ز)، ومثبت من (ع).

<sup>(</sup>V) رواه أبو نعيم في «حلية الأولياء» (١٢٦/١٠)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٢٥٢١).

<sup>(</sup>۸) انظر: «الرسالة القشيرية» (۲/ ٣٦٣).

وعن الحارثِ المُحاسِبِيِّ يَكْلَلُهُ () قال: «الصَّادقُ هو الذي لا يُبالي ولو خَرَج كلُّ قَدْرٍ له في صدور الخَلْقِ مِنْ أَجْلِ صَلاحِ قلبِه، ولا يُحِبُّ اطِّلاعَ الناسِ على مَثاقِيلِ الذَّرِّ مِن حُسْنِ عَمَلِه، ولا يَكْرَهُ اطِّلاعَ الناسِ على السَّيِّعِ مِنْ عَمَلِه؛ فإنَّ كَراهَتَهُ لذلك دَليلٌ على أنَّه اطِّلاعَ النَّيادةَ عندهم، وليس هذا مِنْ أَخْلاقِ الصِّدِيقِينَ (٢).

وعن غيرِه: «إذا طَلَبْتَ اللهَ تعالى بالصِّدْقِ [١٠] أعطاكَ مِرْآةً تُبْصِرُ فيها كلَّ شيءٍ مِن عَجائِبِ الدُّنيا والآخِرَةِ»<sup>(٣)</sup>.

وأقاويلُ السَّلَفِ في هذا كثيرةٌ، أَشَرْنا إلى هذه الأحرُفِ منها تنْبِيهًا على المَطلوبِ، وقد ذَكَرْتُ جُمَلًا مِن ذلك مع شَرْحِها في أول «شرح المُهَذَّبِ»، وضَمَمْتُ (٤) إليها مِن آدابِ العالِم والمُتَعَلِّم والفُقِيهِ والمُتَفَقِّهِ ما لا يَسْتَغْنِي عنه طالبُ العِلْم، واللهُ أعْلَمُ (٥).

# فَضَّلِلُ

وينبغي أنْ لا يقصد به توصُّلًا إلى عَرَضٍ مِن أعراضِ الدُّنيا؟ من مالٍ، أو رياسةٍ، أو وجاهةٍ، أو ارتفاعٍ على أقرانهِ، أو ثناءٍ عند النَّاس، أو صرفِ وجوهِ النَّاس إليه، أو نحو ذلك.

ولا يَشينُ المقرئُ إقراءَهُ بطمعِ في رفقٍ يحصلُ له من بعضِ

<sup>(</sup>١) المُحاسبيُّ: بضمِّ الميم، قال إسماعيلُ: قيلَ له ذلك؛ لأنَّه كان يُحاسِبُ نفسَه.

<sup>(</sup>٢) عزاه أيضًا للحارث المحاسبي ابن القيم في «مدارج السالكين» (٢/ ٢٦٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الرسالة القشيرية» (٣٦٦/٢).

<sup>(</sup>٤) في (الأصل): «وضَمَّنتُ»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٥) انظر: «المجموع شرح المهذب» لِلْمُصَنِّف (١٧/١).

مَن يقرأُ عليهِ؛ سواءٌ كانَ الرِّفقُ مالًا، أو خدمةً؛ وإن قلَّ، ولو كان على صورةِ الهديَّةِ؛ التي لولا قراءتُهُ عليه لما أهداها (١) إليه، قال الله تعالى: ﴿وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنهَا وَمَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِن نَصِيبٍ الشورى: ٢٠].

وقال الله تعالى: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ. فِيهَا مَا نَشَآهُ لِمَن نُرِيدُ أَلْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ. جَهَنَّمَ يَصْلَلَهَا مَذْمُومًا مَّذْحُورًا ﴾ [الإسراء: ١٨].

وعن أبي هريرةَ رضي قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْ: «مَنْ تَعَلَّمَ عِلْمًا مِمَّا (٢) يُبْتَغَى بِهِ وَجْهُ اللهِ تَعَالَى لَا يَتَعَلَّمَهُ إِلَّا لِيُصِيبَ بِهِ عَرْضًا (٣) مِنْ الدُّنْيَا لَمْ يَجِدْ عَرْفَ الْجَنَّةِ (٤) يَوْمَ الْقِيَامَةِ». رواه أبو داودَ بإسنادٍ صحيح (٥)، ومثلُه أحاديثُ كثيرةٌ.

وعن أنس وحذيفة وكعبِ بن مالكِ عَلَيْ أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ قَال: «مَنْ طَلَبَ الْعِلْمَ لِيُمَارِيَ بِهِ السُّفَهَاءَ أَوْ يُكَاثِرَ بِهِ الْعُلَمَاءَ أَوْ لِيَكَاثِرَ بِهِ الْعُلَمَاءَ أَوْ لِيَصْرِفَ بِهِ وُجُوهَ النَّاسِ إِلِيْهِ فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنْ النَّارِ»(٦). رواه التَّرمذيُّ من روايةِ كعبِ بنِ مالكِ قال [١١]: «أَدْخَلَهُ اللهُ النَّارَ»(٧).

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «هداها»، وفي (ز): «هدى»، والمثبت من (ع).

<sup>(</sup>۲) في (الأصل): «ما»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٣) في (الأصل): «غرضًا»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٤) عَرْفُ الجَنَّةِ: بفتح العين، وإسكانِ الرَّاءِ، وبالفاءِ؛ ريحُها.

<sup>(</sup>٥) انظر: «سنن أبي داود» (٣٦٦٤).

<sup>(</sup>٦) فليتبوأ مقعدَهُ من النَّار: أي: فليَنْزِلْه، وقيلَ: فليتخذْه، وقيلَ: هو دعاءٌ، وقيلَ: خبرٌ.

<sup>(</sup>٧) انظر: «سنن الترمذي» (٢٦٥٤)، وحديث أنس رضي الطبراني في «الأوسط» (٧٠٨)، والضياء في «المختارة» (٢٤٨٠)، وحديث حذيفة رضي المختارة ماجه (٢٥٩).

# فَضّللُ

وليحذر كلَّ الحذر من قصدِهِ التَّكبُّر بكثرةِ المشتغلينَ عليه والمختلفينَ إليه، وليحذر من كراهيتهِ قِراءةَ أصحابهِ على غيره ممَّن يُنتفعُ به، وهذه مصيبةٌ يُبتلى بها بعضُ المُعلِّمين الجاهلينَ، وهي دلالةُ(١) بيِّنةُ على سوءِ نيَّةِ صاحبِها(٢) وفسادِ طَويَّتهِ(٣)؛ بل هي حجةٌ قاطعةٌ على عدم إرادتِه بتعليمِه وجهَ اللهِ تعالى فإنَّه لو أرادَ اللهَ تعالى بتعلِيمِه لمَا كَرِهَ ذلك بل قال لنفسِه: أنا أردتُّ الطَّاعةَ بتعليمِه وقد حَصُلَتْ، وقد قصدَ بقراءتِه على غيري زيادة علم فلا عيبَ عليه وقد رُوِينا في «مسندِ» الإمام المجمع على حفظِهِ وأمانَتِهِ أبي محمَّدٍ الدَّارميِّ يَخْلُلهُ عن عليِّ بن أبي طالب وَ اللَّهُ عَالَ: «يا حَمَلَةَ العلم(٤)، اعملُوا به فإنَّما العالمُ مَن عَمِلَ بما عَلِمَ ووافقَ عِلمُه عَملَه، وسيكونُ أقوامٌ يحملونَ العلمَ لا يُجاوزُ تراقِيَهُم (٥)، يُخالفُ عِلمَهُم عَمَلُهُم، وتُخالفُ (٢) سريرتُهم علانيتَهُم، يجلسون حِلَقًا (٧) يُباهي بعضُهم بعضًا حتى إنَّ الرَّجلَ لَيَغْضَبُ على جليسهِ أن يجلسَ إلى غيرِه ويَدَعَه، أولئك لا تصعدُ أعمالُهم في

(١) الدَّلالةُ: بفتح الدَّالِ وكسرِها، ويُقال دُلُولَةٌ؛ بضمِّ الدَّالِ واللَّام.

<sup>(</sup>٢) في (الأصل)، و(ع): «وهي دلالةٌ بَيِّنَةٌ من صاحبِها على سوءِ نيَّتِه»، والمثبت من (ز).

<sup>(</sup>٣) الطَّويَّةُ: بفتح الطَّاءِ، وكسرِ الواوِ، وقالَ أهلُ اللُّغةِ: هي الضَّمير.

<sup>(</sup>٤) في (الأصل): «يا جملة العلماء»، وفي (ز): «يا حملة القرآن»، والمثبت من (ع).

<sup>(</sup>٥) التَّراقي: جمعُ ترقوةٍ، وهي العظمُ الذي يلي ثغرةَ النَّحرِ والعاتِق.

<sup>(</sup>٦) في (الأصل): «ويخالف»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٧) يجلسونَ حلقًا: بفتح الحاءِ وكسرِها لُغتان.

مَجالِسِهم تلك إلى اللهِ تعالى $^{(1)}$ .

وقد صحَّ عن الإمامِ الشَّافعيِّ يَكْلَلهُ أَنَّه قال: «وددتُّ أَنَّ الخَلقَ تعلَّموا هذا العلمَ \_ يعني: علمَه وكُتُبَه \_ على أَنْ لا يُنسبَ إليَّ حرفٌ منه»(٢).

# فَضَّللُ

وينبغي للمُعلِّمِ أَنْ يتخلَّق بالمحاسنِ التي وردَ الشَّرعُ بها، والخلالِ الحميدةِ، والشِّيمِ المُرضيةِ التي أرشدَ إليها: من الزَّهادةِ في الدُّنيا، والتَّقلُّلِ منها، وعدمِ المبالاة بها وبأهلِها، والسَّخاءِ والجودِ، ومكارمِ الأخلاقِ، وطلاقةِ الوجهِ؛ من غيرِ [١٢] خروجٍ إلى حدِّ الخلاعةِ، والحلمِ والصَّبرِ، والتَّنزُّهِ عن دَنِيءِ الاكتسابِ، وملازمةِ الورعِ والخشوعِ، والسَّكينةِ والوقارِ، والتَّواضعِ والخضوعِ، واجتنابِ الضَّحكِ والإكثارِ من المنرحِ، وملازمةِ الوظائفِ الشَّرعَ بإزالةِ الأوساخِ والشُّعُورِ التي وردَ الشَّرعُ بإزالةِ الرَّوائحِ الكريهةِ، والملابسِ المكروهةِ، وليحذرْ كلَّ الحدرِ من الحسدِ والرِّياءِ، والعُجبِ واحتقارِ غيرِه؛ وإن كانَ دونَهُ، وينجعِي أن يستعملَ الأحاديث الواردةَ في التَّسبيحِ والتَّهليلِ ونحوهِما من الأذكارِ والدَّعواتِ، وأن يُراقبَ اللهَ تعالى في سرِّه

<sup>(</sup>۱) انظر: «سنن الدارمي» (۳۹۳).

<sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي حاتم في «آداب الشافعي ومناقبه» (ص٦٨)، وأبو نعيم في «حلية الأولياء» (١١٨/٩).

وعلانيتِه، ويحافظَ على ذلك، وأن يكونَ تعويلُه في جميعِ أمورهِ على اللهِ تعالى.

## فَضَّلَلُ

### فَخْلِلُ

وينبغي أنْ يبذلَ لهم النَّصيحةَ فإنَّ رسولَ اللهِ عَيَّةِ قال: «الدِّينُ النَّصِيحَةُ للهِ وَلِكِتَابِهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِأَئِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ وَعَامَّتِهِمْ». النَّصِيحَةُ للهِ وَلِكِتَابِهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِأَئِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ وَعَامَّتِهِمْ». رواه مسلمُ (٦).

ومنَ النَّصيحةِ للهِ تعالى ولكتابِهِ؛ إكرامُ قارئِهِ وطالبِهِ، وإرشادُهُ

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «تبعًا»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٢) ابنُ ماجه: هو أبو عبدِ اللهِ محمَّدُ بنُ يزيدَ القزوينيُّ.

<sup>(</sup>٣) انظر: «سنن الترمذي» (٢٦٥٠)، و«سنن ابن ماجه» (٢٤٩)، والحديث أيضًا رواه الحاكم (٢٩٨)، وصححه، وأقره الذهبي.

<sup>(</sup>٤) أبو الدَّرداءِ: اسمُهُ عُويمرٌ، وقيلَ: عامرٌ.

<sup>(</sup>٥) انظر: «سنن الدارمي» (٣٦٠).

<sup>(</sup>٦) انظر: «صحيح مسلم» (٥٥).

إلى [١٣] مصلحتِهِ، والرِّفقُ به، ومساعدتُه على طلبه بما أمكنَ، وتَأْلِيفُ (١) قلب الطَّالب، وأن يكونَ سمْحًا بتعليمِهِ في رفقي، مُتَلَطِّفًا به، مُحرِّضًا له على التَّعليم، وينبغي أن يُذكِّرَهُ فضيلةَ ذلك؛ ليكونَ سببًا في نشاطِه وزيادةِ رَغْبَتِهِ، ويُزهِّدَه في الدُّنيا ويصرفَهُ عن الرُّكونِ إليها والاغترارِ بها ويُذكِّرَهُ أنَّ الاشتغالَ بالقرآنِ وسائر العلوم الشَّرْعِيَّة هو طريقُ الحازِمينَ، وعبادِ اللهِ العارفينَ، وأنَّ ذلك رتبةُ الأنبياءِ صلواتُ اللهِ وسلامُهُ عليهم، وينبغي أن يحنو على الطَّالب (٢)، ويعتني بمصالِحِهِ؛ كاعتنائِهِ بمصالح ولدِهِ، ومصالح نفسِهِ، ويُجري المتعلِّم مجرى ولدِهِ في الشَّفقةِ عليه، والاهتمام بمصالِحهِ، والصَّبر على جفائِهِ، وسوءِ أدبِهِ، ويعذرَه في قلَّةِ أدبِه في بعض الأحيانِ، فإنَّ الإنسانَ مُعرَّضٌ للنَّقائص؛ لا سيما إذا كان صغيرَ السِّنِّ، وينبغي أن يُحبَّ له ما يحبُّ لنفسِهِ من الخير، وأنْ يكرهَ له ما يكرهُ لنفسِهِ من النَّقصِ مُطلقًا، فقد ثبت في «الصَّحيحينِ» عن رسولِ اللهِ عَيْدُ أنَّه قال: «لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لِأَخِيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ (٣).

وعن ابنِ عبَّاس على قال: «أكرمُ النَّاس عليَّ جليسي؛ الذي يتخطَّى النَّاسَ حتى يجلسَ إليَّ، لو استطعتُ أن لا يقعَ الذُّبابُ على وجهِهِ لفعلتُ»(٤).

<sup>(</sup>١) في (الأصل)، و(ز): «تألف»، والمثبت من (ع).

<sup>(</sup>٢) يحنو على الطَّالب: أي: يعطفُ عليه ويُشْفِق.

<sup>(</sup>٣) انظر: "صحيح البخاري" (١٣)، و"صحيح مسلم" (٤٥).

<sup>(</sup>٤) رواه البيهقي في «شعب الإيمان» (٩١٢٢).

وفي رواية: «إنَّ النُّبابَ ليقعُ عليه فيُؤذيني»(١).

وينبغي أن لا يتعاظَمَ على المُتعلِّمينَ؛ بل يَلينُ لهم، ويتواضعُ معهم، فقد جاء في التَّواضُعِ لآحادِ النَّاسِ أشياءُ كثيرةٌ معروفةٌ، فكيف بهؤلاءِ الذين هم بمنزلةِ أولادِهِ مع ما هم عليه من الاشتغالِ القرآنِ مع ما لهم من حقِّ الصُّحبةِ، وتردُّدِهِم إليه، وقد جاءَ عن النَّبِيِّ عَلِيْقٍ: «لِينُوا لِمَنْ تُعَلِّمُونَ وَلِمَنْ تَتَعَلَّمُونَ مِنْهُ» (٢٠).

وعن أيوبَّ السَّخْتِيَانِيِّ كَاللَّهُ (٣): «ينبغي للعالمِ أن يضعَ التُّرابَ على رأسِهِ تواضعًا للهِ عَيْكُ (٤).

# فَخْلِلُ

وينبغي أن يؤدِّبَ المتعلمَ على التَّدريجِ بالآدابِ السُّنيَّةِ، والشِّيمِ المرضيَّةِ، ورياضةِ نفسِه بالدَّقائقِ الخفيَّةِ، ويعودَهُ الصِّيانةَ في جميعِ أمورِهِ الباطنةِ والجليَّةِ، ويُحرِّضَه بأقوالِهِ وأفعالِهِ المتكرِّراتِ؛ على الإخلاصِ والصِّدقِ وحسنِ النِّيَّات، ومراقبةِ اللهِ تعالى في جميعِ اللَّحظاتِ، ويعرِّفَه أنَّ بذلك تنفتحُ عليه أبوابُ المعارفِ، وينشرحُ صدرُهُ وينفجرُ من قلبِهِ ينابيعُ الحِكمِ واللَّطائفِ، ويُبارَكُ له في علمِهِ وحالِهِ، ويُوفَّقُ في أفعالِه وأقوالِه.

<sup>(</sup>١) رواه الخرائطي في «مكارم الأخلاق» (٧١٢).

<sup>(</sup>٢) رواه الخطيب في «الفقيه والمتفقه» (٢/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٣) أَيُّوبُ السَّختِيانيُّ: بفتح السِّينِ وكسرِ التَّاءِ، والسختيان: الجلود، قال أبو عمرُ بنُ عبد البَرِّ: كان أَيُّوبُ يبيعُ الجُلودَ بالبصرةِ، فلهذا قيل: السَّخْتِيانيُّ.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٥٦٨٤)، والدينوري في «المجالسة وجواهر العلم» (٤٨٨)، والخطيب في «الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع» (٨١٠).

# فَضَّلِلُ

تعليمُ المتعلِّمينَ فرضُ كفايةٍ، فإن لم يكن مَن يصلُحُ له إلَّا واحدٌ تعيَّن عليه، وإن كان هناك جماعةٌ يحصلُ التَّعليمُ ببعضِهِم فامتنعوا (١) كلُّهُم أَثِمُوا، وإن قامَ به بعضُهُم سقطَ الحرجُ عن الباقين، وإن طُلبَ من أحدِهِم فامتنعَ فأظهرُ الوجهينِ أنَّه لا يأثمُ؛ لكنَّه يُكرهُ له ذلك إذا لم يكن له عذرٌ.

# فَضّللُ

يُستحبُّ للمُعلِّم أن يكونَ حريصًا على تعليمِهِم، مُؤْثِرًا (٢) لذلك على مصالحِ نفسِه الدُّنيويَّة؛ التي ليست بضروريَّةٍ، وأن يُفرِّغَ قلبَه في حالِ جلوسِه لإقرائِهِم من الأسبابِ الشَّاغلةِ كلِّها وهي كثيرةٌ معروفةٌ، وأن يكونَ حريصًا على تفهيمِهم، وأن يُعطيَ كلَّ إنسانٍ منهم ما يليقُ به، فلا يُكثِرَ على مَن لا يحتملُ الإكثارَ [١٥] ولا يُقصِّرَ لمَن يَحتملُ الزِّيادة، ويأخذَهُم بإعادةِ محفوظاتِهم، ويُثنيَ على مَن ظهرتْ نجابتُهُ؛ ما لم يَخشَ عليه فتنةً بإعجابِ أو غيرِه، ومن قصَّرَ منهم عنَّفَه تعنيفًا لطيفًا؛ ما لمْ يخشَ تنفيرَهُ، ولا يحسدَ أحدًا منهم لبراعةٍ (٣) تظهرُ منه، ولا يستكثرَ فيه ما أنعمَ اللهُ تعالى به عليه؛ فإنَّ الحسدَ للأجانبِ حرامٌ شديدُ التَّحريم، فكيف للمتعلِّم عليه؛ فإنَّ الحسدَ للأجانبِ حرامٌ شديدُ التَّحريم، فكيف للمتعلِّم

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «فإن امتنعوا»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>۲) في (الأصل): «مؤثر»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٣) البَراعةُ: بفتحِ الباءِ، مصدرُ بَرَعَ الرَّجلُ، وبَرَعَ بفتحِ الرَّاءِ وضَمِّها إذا فاقَ أصحانه.

الذي هو بمنزلةِ الولدِ، ويعودُ من (١) فضيلتِهِ إلى مُعلِّمِهِ في الآخرةِ الثَّوابُ الجزيلُ، وفي الدُّنيا الثَّناءُ الجميل؟!

# فَضّللُ

ويُقدِّمُ في تعليمِهم إذا ازدحموا الأوَّلَ فالأوَّلَ '')، فإن رضيَ الأوَّلُ بتقديم غيرِهِ قدَّمَه، وينبغي أن يُظهرَ لهم البِشْرَ وطلاقةَ الوجهِ، ويتفقَّدَ أحوالَهم، ويسألَ عمَّن غابَ منهم.

### فَضَّلِلُ

قالَ العلماءُ: ولا يَمتنعُ من تعليمِ أحدٍ لكونِه غيرَ صحيحِ النِّيَّةِ فقد قالَ سفيانُ الثَّوريُّ وغيرُهُ: «طلبُ العلم نيَّة»(٣).

وقالوا: «طلبنَا العلمَ لغيرِ اللهِ تعالى؛ فأبى أن يكونَ إلَّا لله»؛ معناهُ: كانت غايتُهُ أنَّه صارَ للهِ تعالى (٤٠).

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «في»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>۲) (الأصل): «الأول في الأول»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٣) رواه الدارمي في «سننه» (١/ ٣٧٠)، وابن المقرئ في «معجمه» (٢٨٥)، والخطيب في «الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع» (٧٧١).

<sup>(</sup>٤) هذه المقولة: «طلبنا العلمَ لغيرِ اللهِ تعالى؛ فأبى أن يكونَ إلَّا لله»؛ ثابتة عن كثيرٍ من علماء السلف الصالح رحمهم الله، وقد ذَكَرَ بَعْضَهُم السَّخاوِي كَلْلهُ في «فتح المغيث بشرح ألفية الحديث» (٣/ ٢٢٣)؛ فقال: «عن حبيبِ بنِ أبي ثابتٍ ومَعْمَرٍ أنهما قالا: طلبنا الحديثَ وما لنا فيه نِيَّةٌ، ثم رزق الله النية بعد.

وفي لفظ عن معمر قال: كان يقال: الرَّجُلُ لَيَطْلُبُ العلمَ لغيرِ الله؛ فيأبى عليه العلمُ حتى يكونَ لله.

وجاء قوم إلى سماك يطلبون الحديث فقال له جلساؤه: ما ينبغى لك أن تُحَدِّثُهُم؛ =

# فَضّللُ

ويصونُ يديهِ في حالِ الإقراءِ عن العبثِ، وعينَيه عن تفريقِ نظرِهما من غيرِ حاجةٍ، ويَقْعُدُ على طهارةٍ مُستقبلَ القبلةِ، ويجلسُ بوقارٍ، وتكونُ ثيابُه بِيضًا نظيفةً، وإذا وصلَ إلى موضع جلوسِهِ صلَّى ركعتين قبل الجلوس؛ سواءٌ كان الموضع مسجدًا أو غيرَه، فإن كان مسجدًا كان آكدَ؛ فإنَّه يُكرهُ الجلوسُ فيه قبل أن يُصلِّى.

ويجلسُ مُتَرَبِّعًا إن شاءَ أو غيرَ مُتربِّع، وروى أبو(١) بكرِ بنُ

لأنّهم لا رَغْبَةَ لهم ولا نِيّة، فقال لهم سماك: قولوا خيرًا، فقد طلبنا هذا الأمرَ ونحن لا نريدُ الله به، فلما بلغتُ منه حاجتي دَلّنِي على ما يَنْفَعُني وحَجَزَني عمّا يَضُرُني.

ولابنِ عبدِ البرِّ عن الحسن البصري والثوري قالا: طَلَبْنَا العلمَ لِلدُّنيا فَجَرَّنا إلى الآخرة.

وعن ابن عيينة قال: طلبنا الحديثَ لغيرِ اللهِ فأعقبنا الله ما تَرَوْن. ونحوه قول ابن المبارك: طلبنا العلم للدُّنيا فدلَّنا على ترك الدُّنيا.

وقال الغزالي: مات والدي وخلَّف لي ولأخي شيئًا يسيرًا، فلما فَنِيَ وتَعَذَّرَ القوتُ علينا؛ صِرْنا إلى بعضِ الدُّرُوسِ مظهرين لطلب الفقه، وليس المرادُ سُوى تحصيلِ القُوت، وكان تعلُّمُنا العلمَ لذلك لا لله، فأبى أن يكون إلا لله؛ على أنه قال في (الإحياء): هذه الكلمة اغتر بها قوم في تعلم العلم لغير الله، ثم رجوعهم إلى الله. قال: وإنما العلم الذي أشار إليه هذا القائل هو علم الحديث والتفسير ومعرفة سير الأنبياء والصحابة، فإنَّ فيهِ التخويفَ والتحذير، وهو سببٌ لإثارةِ الخوفِ من الله، فإن لم يؤثِّر في الحال أثَّر في المآل، فأمَّا الكلامُ والفقهُ المجرَّدُ الذي يتعلَّقُ بفتاوى المعاملاتِ وفصلِ الخصومات ـ المذهبُ منه والخلاف ـ فلا يَردُ الراغبَ فيه للدنيا إلى الله؛ بل لا يزال مُتَمادِيًا في حرصه إلى آخر عمره».

<sup>(</sup>١) (الأصل): «أبي»، والمثبت من (ز)، و(ع).

أبي داودَ السِّجستانيُّ بإسناده: «أنَّ عبدَ اللهِ بنَ مسعودٍ رَبِّ اللهِ اللهِ بنَ مسعودٍ رَبِّ اللهِ اللهِ على رُكبتَيه» (١٦).

# فَكُللُ

ومن آدابِه المُتَأكِّدَةِ وما يُعْتَنَي بحفظِه أَنْ لا يُذِّلَ العلمَ، فيذهبَ إلى مكانٍ يُنسبُ إلى مَن يتعلَّمُ منه؛ ليتعلَّمَ منهُ فيه، وإن كان المتعلِّمُ خليفةً فمَن دونه؛ بل يصونُ العلمَ عن ذلك؛ كما صانَهُ عنه السَّلفُ عَلَيْ وحكاياتُهم في هذا كثيرةٌ مشهورةٌ.

# فَضِّللَّ

وينبغي أن يكونَ مجلسُهُ واسعًا ليتمكَّنَ جلساؤهُ فيه، ففي الحديث عن النَّبِيِّ عَيِّلِيُّ: «خَيْرُ الْمَجَالِسِ أَوْسَعُهَا». رواه أبو داود في «سُنَنِهِ» في أوائل كتابِ الأدبِ (٢) بإسنادٍ صحيحٍ من رواية أبي سعيدٍ الخدريِّ فَيُّ اللهُ اللهُ

# فَضَّلَلُ

#### في آداب المتعلم

جميعُ ما ذكرناه (٤) من آدابِ المُعلِّمِ في نفسِهِ آدابٌ للمُتَعَلِّم (٥).

<sup>(</sup>١) لم أقف عليه.

<sup>(</sup>۲) في (الأصل)، و(ع): «الآداب»، والمثبت من (ز).

<sup>(</sup>٣) انظر: «سنن أبي داود» (٤٨٢٠).

<sup>(</sup>٤) في (الأصل)، و(ز): «ذكرنا»، والمثبت من (ع).

<sup>(</sup>٥) في (الأصل)، و(ز): «المتعلم»، والمثبت من (ع).

ومن آدابِهِ أن يتجنَّبَ الأسبابَ الشَّاغلةَ عن التَّحصيلِ؛ إلَّا سببًا لا بُدَّ منه للحاجةِ، وينبغي أن يُطهِّرَ قلبَهُ من الأدناسِ؛ ليصلُحَ لقبولِ القرآنِ وحفظِهِ واستثمارِهِ، فقد صحَّ عن رسولِ اللهِ عَلَيْهُ أنَّه قالَ: «أَلَا إِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً، إِذَا صَلَحَتْ، صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَتْ، فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، أَلَا وَهِيَ الْقَلْبُ»(۱).

وقد أحسنَ القائلُ: يطيبُ القلبِ للعلمِ؛ كما تطيبُ الأرضُ للزِّراعة.

#### فَخُللُ

وينبغي أن يتواضعَ لمُعلِّمِهِ، ويتأدَّبَ معه، وإن كان أصغرَ منه سِنَّا وأقلَّ شهرةً ونسبًا وصلاحًا وغيرَ ذلك، ويتواضعَ للعلمِ، فبتواضُعِه يدركُه، وقد قالوا:

الْعِلْمُ حَرْبٌ لِلْفَتَى الْمُتَعَالِي كَالسَّيْلِ حَرْبٌ لِلْمَكَانِ الْعَالِي (٢)

وينبغي أن ينقادَ لمعلِّمِه ويشاورَهُ في جميعِ أمورِهِ، ويقبلَ قولَهُ كالمريضِ العاقلِ، يقبلُ قولَ الطَّبيبِ النَّاصح الحاذقِ، وهذا أولى.

#### فَخُلِلُ

[١٧] ولا يتعلَّمُ إلَّا مِمَّن كَمُلَتْ أهليَّتُهُ، وظهرتْ ديانتُهُ، وتحقَّقتْ معرفتُه، واشتهرتْ صيانتُه، فقد قال محمَّدُ بنُ سيرين

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٢)، ومسلم (١٥٩٩).

<sup>(</sup>۲) في (الأصل)، و(ع): «الْعِلْمُ حَرْبٌ لِلْمُتَعَالِي، كَالسَّيْلِ حَرْبٌ لِلْمَكَانِ الْعَالِي»، وفي (ز): «الْعِلْمُ حِرْزٌ لِلْمُتَعَالِي، كَالسَّيْلِ حِرْزٌ لِلْمَكَانِ الْعَالِي»، وصوَّبْتُه من «إحياء علوم الدين» للغزالي كَلْهُ (٥٠/١).

ومالكُ بن أنس وغيرُهما من السَّلف: «هذا العلمُ دينٌ؛ فانظروا عمَّن تأخذون (١) دينكم »(٢).

وعليه أن ينظرَ معلِّمَه بعينِ الاحترامِ، ويعتقدَ كمالَ أهليَّتِه ورُجحانِه على طبقتِه، فإنَّه أقربُ إلى انتفاعِهِ به، وكان بعضُ المُتقدِّمين إذا ذهبَ إلى مُعلِّمه تصدَّقَ بشيءٍ، وقال: اللَّهُمَّ استرْ عيبَ مُعلِّمي عنِّي، ولا تُذْهِبْ بركةَ علمِه منِّي.

وقال الرَّبيعُ صاحبُ الشَّافعيِّ رحمهما الله تعالى: «ما اجترأتُ أن أشربَ الماءَ والشَّافعيُّ ينظرُ إليَّ هيبةً له» (٣).

وَرَوَيْنَا عِن أَميرِ المؤمنين عليّ بِنِ أَبِي طَالَبٍ وَ اللّهِ قَالَ: «مَن حَقّ العَالَمِ عليك أَن تُسلّمَ على النّاس عامّة وتخصّه دونهم بالتّحيّة، وأن تجلسَ أمامَه، ولا تشيرنَّ عندَه بيدِك، ولا تغمزنَّ بعينيك، ولا تقولَنَّ: قال فلانٌ خلافًا لقولِه، ولا تغتابنَّ عنده أحدًا، ولا تسارَّ في مجلسِهِ، ولا تأخذ بثوبِه، ولا تُلحَّ عليه إذا كَسِلَ، ولا تُعرضُ؛ أي: ولا تشبعْ من طولِ صحبتِه (3).

وينبغي أن يتأدَّبَ بهذه الخِصالِ التي أرشدَ إليها عليٌّ رَفِيْهُ، وأن يردَّ غِيبةَ شيخِه إن قَدَرَ، فإن تعذَّرَ عليه ردُّها فارقَ ذلك المجلس.

<sup>(</sup>١) في (الأصل)، و(ز): «تأخذوا»، والمثبت من (ع).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في مقدمة «صحيحه» عن محمد بن سيرين كلُّهُ (٣٣/١)، ورواه الهروي في «ذم الكلام وأهله» عن مالك بن أنس كله (٨٧٤).

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي في «المدخل إلى السنن الكبرى» (٦٨٤)، وفي «مناقب الشافعي» (٢/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٤) رواه الخطيب في «الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع» (٣٤٧)، وفي «الفقيه والمتفقه» (١٩٧/)، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم وفضله» (٥٠١).

# فَضْلَلُ

ويدخلُ على الشَّيخِ كاملَ الحالِ، مُتَنَظِّفًا بما ذكرناه في المعلمِ (۱)، متطهِّرًا، مستعملًا للسِّواكِ، فارغَ القلبِ من الأمورِ الشَّاغلَةِ، وأن لا يدخلَ بغير استئذانٍ إذا كان الشَّيخُ في مكانٍ يُحتاجُ فيه إلى الاستئذانِ، وأن يُسلِّمَ على الحاضرينَ إذا دخلَ، ويخصَّهُ، وأن يُسلِّمَ عليه وعليهم إذا انصرفَ كما جاء في الحديثِ: (فَلَيْسَتِ الْأُولَى أَحَقَّ مِنْ الثَّانِيةِ» (۲).

ولا يتخطّى رقابَ النَّاس؛ بل يجلسَ حيث ينتهي به المجلسُ؛ إلَّا أن [١٨] يأذنَ له الشَّيخُ في التَّقَدُّمِ (٣)، أو يعلمَ من حالِهم إيثارَ ذلك، ولا يُقيمَ أحدًا من موضعِه؛ فإنْ آثَرَه غيرُه لم يقبلِ اقتداءً بابنِ عمر في اللَّا أن يكونَ في تقديمِه مصلحةُ للحاضرين، أو أَمَرَهُ الشَّيخُ بذلك، ولا يجلسَ في وسطِ الحلقة (٥)؛ اللَّا لضرورة، ولا يجلسَ بين صاحبين بغيرِ إذنِهما، وإن فسحا له قعدَ وضمَّ نفسَه.

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «العلم»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد (۹۲۲۲)، وأبو داود (۵۲۰۸)، والترمذي (۲۷۰٦)، والنسائي في «السنن الكبرى» (۱۰۱۰۲)، وابن حبان (٤٩٣).

<sup>(</sup>٣) في (الأصل): «التقديم»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٤) روى البخاري (٥٩١٥)، ومسلم (٢١٧٧)؛ من حديث عبد الله بن عمر الله النبي على قال: «لَا يُقِيمَنَّ أَحَدُكُمْ أَخَاهُ، ثُمَّ يَجْلِسُ فِي مَجْلِسِهِ»، وكان ابنُ عمرَ الله إذا قام له رجلٌ عن مجلسه لم يجلس فيه.

<sup>(</sup>٥) حلْقةُ العِلْمِ ونحوِها: بإسكانِ اللَّامِ، هذه هي اللَّغةُ الفصيحةُ المشهورةُ، ويُقالُ بفتحِها في لُغةِ قليلةِ حكاها ثعلبٌ والجوهريُّ وغيرُهما.

# فَضّللً

وينبغي أن يتأدَّبَ أيضًا مع رفقتِهِ ('' وحاضرِي مجلسِ الشَّيخِ، فإنَّ ذلك تأدُّبُ مع الشَّيخِ، وصيانةٌ لمجلسِهِ، ويقعدَ بين يدي الشَّيخِ قِعْدَةَ المُعلِّمين، ولا يرفعَ صوتَه رفعًا بليغًا من غير حاجةٍ، ولا يضحكَ ولا يُكثرَ الكلامَ من غيرِ حاجةٍ، ولا يعبثَ بيدِهِ ولا غيرِها، ولا يلتفتَ يمينًا وشمالًا من غيرِ حاجةٍ؛ بل يعبثَ بيدِهِ ولا غيرِها، ولا يلتفتَ يمينًا وشمالًا من غيرِ حاجةٍ؛ بل يكونَ متوجِّهًا إلى الشَّيخ مُصغيًا إلى كلامِه.

### فَضِّللُّ

وممَّا يتأكَّدُ الاعتناءُ به أن لا يقرأَ على الشَّيخِ في حالِ شُغْلِ قلبِ الشَّيخِ ومَلَلِه، واسْتِنْفَارِهِ، وغمِّه، وفرحِه، وجوعِه، وعطشِه، ونُعاسِه، وقلقِه، ونحوِ ذلك، ممَّا يشقُّ عليه أو يمنعُه من كمالِ حضورِ القلبِ والنَّشاطِ، وأن يغتنمَ أوقاتَ نشاطِهِ.

ومن آدابِه أن يحتملَ جفوة الشَّيخ وسوءَ خُلُقِه، ولا يصدَّه ذلك عن ملازمَتِه واعتقادِ كمالِهِ، ويتأولَ أفعالَه وأقوالَه التي ظاهِرُها الفسادُ<sup>(٣)</sup> تأويلاتٍ صحيحةً، فما يعجزُ عن ذلك إلَّا قليلُ التَّوفيقِ أو عديمُه، وإذا جفاهُ الشَّيخُ ابتدأَ هو بالاعتذارِ إلى الشَّيخِ، وأظهرَ أنَّ الذَّنبَ لهُ، والعَتْبَ عليه، فذلك أنفعُ له في الآخرةِ والدُّنيا، وأبقى لقلبِ شيخِه له، وقد قالوا: مَن لمْ يصبرْ على ذُلِّ التَّعلُّم بقيَ وأبقى لقلبِ شيخِه له، وقد قالوا: مَن لمْ يصبرْ على ذُلِّ التَّعلُّم بقيَ

<sup>(</sup>١) الرَّفْقَةُ: بضمِّ الرَّاءِ وكسرِها لُغتان.

<sup>(</sup>٢) قِعدةُ المتعلِّمينَ: بكسرِ القاف.

<sup>(</sup>٣) في (الأصل): «الإفساد»، والمثبت من (ز)، و(ع).

عمرَه في عمايةِ الجهالة (١) ومن صبرَ عليه آلَ مُرادُه إلى عزِّ الآخرةِ والدُّنيا، ومنه الأثرُ المشهورُ عن ابنِ عبَّاسٍ عَيُّهَا: «ذللتُ طالبًا فعززتُ مطلوبًا»(٢).

# فَضّللً

ومن آدابِه المتأكّدةِ أن يكونَ [١٩] حريصًا على العلمِ مواظبًا عليه في جميعِ الأوقاتِ التي يتمكّنُ منه فيها، ولا يقنعَ بالقليلِ مع تمكُّنِه من الكثيرِ، ولا يُحمِّلَ نفسَه ما لا يُطيقُ؛ مخافةً من المللِ وضياعِ ما حصَّلَ، وهذا يختلفُ باختلافِ النَّاس والأحوالِ، فإذا جاءَ إلى مجلسِ الشَّيخ فلم يجدهُ انتظرَهُ، ولازمَ بابَه، ولا يُفوِّتُ وظيفتَهُ إلَّا أن يخافَ كراهِيَة الشَّيخِ لذلك؛ بأن يعلمَ من حالِه الإقراءَ في وقتِ بعينِهِ، وأنَّه لا يُقرئُ في غيرِه، وإذا وجدَ الشَّيخِ نائمًا أو مُشتغلًا بمهمِّ لم يستأذنْ عليه؛ بل يصبرُ إلى استيقاظِهِ وفراغِه، أو ينصرف، والصَّبرُ أولى؛ كما كان ابنُ عبَّاس وَهِيًّا (٣)

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «عمايةِ الجاهلية»، وفي (ز): «غاية الجهالة»، والمثبت من (ع).

<sup>(</sup>٢) رواه الدينوري في «المجالسة وجواهر العلم» (١٦٣٥)، وذكره العجلوني في «كشف الخفاء» (١٣٤٤)، وقال: «هذا لفظ مشهور عن ابن عباس».

<sup>(</sup>٣) روى الدارمي في «السنن» (٥٩٠)، والحاكم في «المستدرك» (٣٦٣)، وقال: «صحيح على شرط البخاري»، ووافقه الذهبي؛ عن ابن عباس قال: «لما توفي رسول الله على قلت لرجل من الأنصار: يا فلان، هلم فلنسأل أصحاب النبي في فإنهم اليوم كثير، فقال: واعجبًا لك يا بن عباس! أترى الناس يحتاجون إليك وفي الناس من أصحاب النبي في من ترى؟! فترك ذلك وأقبلت على المسألة، فإن كان ليبلغني الحديث عن الرجل فآتيه وهو قائل فأتوسد ردائي على بابه، فتسفي الريح على وجهي التراب، فيخرج فيراني فيقول: يا بن عم رسول الله ما جاء بك؟ =

وغيرُهُ يفعلون، وينبغي أن يأخذَ نفسهُ بالاجتهادِ في التَّحصيلِ في وقتِ الفراغِ، والنَّشاطِ، وقوَّةِ البدنِ، ونباهةِ الخاطرِ، وقلَّةِ الشَّاغلاتِ قبل عوارضِ البطالَةِ، وارتفاعِ المنزلةِ، فقد قال أميرُ المؤمنين عمرُ بنُ الخطَّابِ رَفِي اللهُ اللهُ

معناهُ: اجتهدُوا في كمالِ أهليتِكُم وأنتم أتباعٌ قبل أن تصيرُوا سادةً، فإنَّكم إذا صِرتُم سادةً متبوعين امتنعتُم من التَّعلُّم؛ لارتفاعِ منزلتِكُم وكثرةِ شُغلِكُم، وهذا معنى قولِ الإمامِ الشَّافعيِّ كَلِّلَهُ: «تفقَّه قبل أن ترأسَ، فإذا رأسْتَ فلا سبيلَ إلى التَّفَقُه»(٢).

# فَضَّللُ

وينبغي أن يُبكِّرَ بقراءتِهِ على الشَّيخِ أُوَّلَ النَّهارِ؛ لحديثِ النَّبيِّ عَلَيْ النَّهارِ؛ لحديثِ النَّبيِّ عَلَيْ : «اللَّهُمَّ بَارِكْ لِأُمَّتِي فِي بُكُورِهَا» (٣).

وينبغي أن يُحافظَ على قراءةِ محفوظِهِ، وينبغي أن لا يُؤثِرَ بِنَوْبَتِهِ غيرَه؛ فإنَّ الإيثارَ في القُرَبِ مكروة؛ بخلافِ الإيثارِ بحظوظِ

= ألا أرسلت إلى فآتيك، فأقول: أنا أحق أن آتيك، فاسأله عن الحديث، قال: فبقي الرجل حتى رآني وقد اجتمع الناس علي، فقال: كان هذا الفتى أعقل مني».

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٢٦٦٤٠)، والدارمي في «السنن» (٢٥٦)، والبخاري معلقًا مجزومًا به (٢٥١).

<sup>(</sup>٢) رواه الخطيب في «الفقيه والمتفقه» (٢/ ١٥٢)، والبيهقي في «المدخل إلى السنن الكبرى» (٣٧٥)، وفي «مناقب الشافعي» (٢/ ١٤٢)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٢/ ٤٢).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (١٥٤٨١)، وأبو داود (٢٦٠٦)، والترمذي (١٢١٢)، والنسائي في «السنن الكبرى» (٨٧٨٢)، وابن ماجه (٢٣٣٦)، وابن حبان (٤٧٥٤).

النَّفسِ؛ فإنَّه محبوبٌ، فإنْ رأى الشَّيخُ المصلحةَ في الإيثارِ في بعض الأوقاتِ لمعنَّى شرعيٍّ فأشارَ عليه بذلك امتثلَ أمرَه.

### فَضَّلَلُ

وممَّا (١) يجبُ عليه وتتأكَّدُ (٢) الوصيَّةُ به؛ أن لا يحسُدَ أحدًا من رِفقتِه أو غيرِهِم على فضيلةٍ رزقَهُ اللهُ الكريمُ [٢٠] إيَّاها، وأن لا يُعجبَ بما حصَّلَه، وقد قدَّمنا إيضاحَ هذا في آدابِ الشَّيخ.

وطريقُهُ في نفي العُجْبِ أن يُذكِّر نفسَهُ أنَّه لم يحصُلُ له ما حصلَ بحولِهِ وقوَّتِه، وإنَّما هو فضلٌ من اللهِ تعالى، فلا ينبغي أن يعْجَبَ بشيءٍ لم يخترِعْهُ؛ بل أودَعَهُ اللهُ تعالى فيه، وطريقُه في نفي الحسد؛ أن يعلمَ أنَّ حكمةَ اللهِ تعالى اقتضتْ أن يجعلَ هذه الفضيلةَ في هذا، وينبغي أن لا يعترضَ (٣) عليها ولا يكرهَ حكمةً أرادهَا اللهُ تعالى ولم يكرهْهَا.



<sup>(</sup>١) في (الأصل): «مما»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>۲) في (الأصل): "يتأكد"، والمثبت من (ز).

<sup>(</sup>٣) في (الأصل): «يتعرض»، والمثبت من (ز)، و(ع).



## في آداب حامل القرآن

فقد تقدَّم جملةٌ منه في البابِ الذي قبلَ هذا.

ومن آدابِه أن يكونَ على أكملِ الأحوالِ وأكرمِ الشَّمائلِ، وأن يكونَ يرفعَ نفسهُ عن كلِّ ما نهى القرآنُ عنه إجلالًا للقرآنِ، وأن يكونَ متصوِّنًا (۱) عن دنيءِ الاكتسابِ، شريفَ النَّفسِ مُتَرفِّعًا (۲) على الجبابرةِ والجُفاةِ من أهلِ الدُّنيا، مُتواضعًا للصَّالحين وأهلِ الخيرِ والمساكين، وأن يكونَ متخشِّعًا ذا سكينةٍ ووقارٍ، فقد جاءَ عن عمرَ بنِ الخطَّابِ عَيْقَتْهُ أَنَّه قال: «يا معشرَ (۳) القرَّاءِ، ارفعوا رُؤوسَكُم، فقد وضحَ لكم الطَّريقُ، واستَبِقُوا الخيراتِ، ولا تكونوا عيالًا على النَّاس» (٤).

وعن عبدِ اللهِ بنِ مسعودٍ رَفِيْ قال: «ينبغي لحاملِ القرآنِ أن (٥) يُعرفَ بليلِهِ إذا النَّاسُ مُفْطِرُون (٦)،

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «متصون»، وفي (ع): «مصونًا»، والمثبت من (ز).

<sup>(</sup>۲) في (الأصل): «مرتفع»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٣) المعشرُ: الجماعةُ الذين أمرُهُم واحدٌ.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن الجعد في «مسنده» (١٩٢١)، وابن أبي الدنيا في «إصلاح المال» (٢١٩)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (١١٦٣).

<sup>(</sup>٥) قوله: «أن»؛ سقط من (الأصل)، ومثبتتة من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٦) في (الأصل): «مفطرون»، والمثبت من (ز)، و(ع).

وبحزنِه إذا النَّاسُ يفرحون، وببُكائِهِ إذا النَّاسُ يضحكونَ، وبصمتِه إذا النَّاسُ يخوضونَ، وبصمتِه إذا النَّاسُ يختالون»(١).

وعن الحسنِ تَطْمَلُهُ: «إنَّ مَن كان قبلَكُم رأوا القرآنَ رسائلَ من ربِّهم؛ فكانوا يتدبَّرونَها باللَّيل، ويتفقَّدونها بالنَّهارِ»(٢).

وعن الفُضيلِ بن عياضٍ كَثْلَتُهُ: «ينبغي لحاملِ القرآنِ أن لا يكونَ له حاجةٌ إلى أحدٍ مِن الخلفاءِ فمَن دُونَهم»(٣).

وعنه [٢١] أيضًا: «حاملُ القرآنِ حاملُ رايةِ الإسلامِ، لا ينبغي أن يلهو مع مَن يلهو، ولا يلغُو مع مَن يلهو، ولا يلغُو مع مَن يلهو؛ تعظيمًا لحقِّ القرآن»(٤).

### فَضّلل فضلل

ومن أهم ما يُؤمرُ به؛ أن يحذرَ كلَّ الحذرِ من اتِّخاذِ القرآنِ معيشةً يكتسبُ بها، فقد جاء عن عبدِ الرَّحمٰن بن شبلِ رَفِيْ قال: قال رسولُ الله عَلِيَّةِ: «اقْرَقُوا الْقُرْآنَ وَلَا تَأْكُلُوا بِهِ، وَلَا تَجْفُوا عَنْهُ، وَلَا تَخْفُوا عَنْهُ،

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٦٧٣٤)، وأحمد في «الزهد» (٨٩٢)، وأبو داود في «الزهد» (١٧٣)، والدينوري في «المجالسة وجواهر العلم» (٢٣٠٠)، والآجري في «أخلاق حملة القرآن» (٣٦)، والبيهقي «شعب الإيمان» (١٦٦٨).

<sup>(</sup>٢) قولُهُ: ويتفقّدونَها بالنّهارِ: أي: يعملونَ بما فيها، والأثر نسبه المصنف كَلْفُه في «المجموع شرح المهذب» للحسن البصري كَلْفُهُ؛ بلا إسناد (٢/ ١٦٩)، ولم أقف عليه مسندًا.

<sup>(</sup>٣) رواه الآجري في «أخلاق حملة القرآن» (٣٧)، (٥٥).

<sup>(</sup>٤) رواه الآجري في «أخلاق حملة القرآن» (٣٧)، وأبو نعيم في «الحلية» (٨/ ٩٢).

<sup>(</sup>٥) رواه أحمد (١٥٥٦٨)، وأبو يعلى (١٥١٨) والطبراني في «الأوسط» (٣/ ٨٦)، =

وعن جابر ضَيَّه عن النَّبيِّ عَيَّ قَال: «اقْرَؤُوا الْقُرْآنَ قَبْلَ أَنْ يَأْتِيَ عَيَّ قَال: «اقْرَؤُوا الْقُرْآنَ قَبْلَ أَنْ يَأْتِيَ الْقَرْآنَ وَهُ إِقَامَةَ الْقِدْحِ يَتَعَجَّلُونَهُ وَلَا يَتَأَجَّلُونَهُ». رواه أبو داودَ بمعناه من روايةِ سهل بن سعد (۱).

معناهُ: يتعجَّلون أجرَه؛ إمَّا بمالٍ، وإمَّا بسمعةٍ ونحوها.

وعن فُضيلِ بنِ عمرَ كُلْهُ قال: «دخلَ رجلانِ من أصحابِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ مسجدًا فلمَّا سلَّمَ الإمامُ قامَ رجلٌ فتلا آياتٍ من القرآنِ، ثم سألَ، فقال أحدُهُما: إنَّا للهِ وإنَّا إليهِ راجعونَ سمعتُ رسولَ اللهِ عَلَيْ يقولُ: «سَيَجِيءُ قَوْمٌ يَسْأَلُونَ بِالْقُرْآنِ فَمَنْ سَأَلَ رسولَ اللهِ عَلَيْ يقولُ: «سَيَجِيءُ قَوْمٌ يَسْأَلُونَ بِالْقُرْآنِ فَمَنْ سَأَلَ بِالْقُرْآنِ فَمَنْ سَأَلُ بِالْقُرْآنِ فَلَا تُعْطُوهُ» "". وهذا الإسنادُ منقطعٌ فإنَّ فضيلَ بنَ عمرَ لم يسمعْ مِن الصَّحابةِ (٤).

وأمَّا أخذُ الأجرةِ على تعليمِ القرآنِ فقد اختلفَ العلماءُ فيه؛ فحكى الإمامُ أبو سليمانَ الخطَّابيُّ (٥) منعَ أخذِ الأُجرةِ عليه عن

<sup>=</sup> وذكره الحافظ ابن حجر كَلْلله في «الفتح» (١٠١/٩)، وقال: «سنده قوي».

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «يأتوا»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد (۱٤٨٩٨)، وأبو داود» (۸۳۱)، وابن حبان (۷۵۹).

<sup>(</sup>٣) أعلَّ المصنف كَنَهُ هذه الرواية بالانقطاع؛ لكن روى الإمام أحمد (١٩٩١٧)، والترمذي (٢٩١٧)؛ عن الحسن قال: كنت أمشي مع عمران بن حصين أحدنا آخذ بيد صاحبه، فمررنا بسائل يقرأُ القرآن، فاحتبسني عمران وقال: قف نستمع القرآن، فلما فرغ سأل، فقال عمران: انطلق بنا إني سمعت رسول الله على يقول: "اقْرُوُوا الْقُرْآنَ، وَاسْأَلُوا اللهَ بِهِ؛ فَإِنَّ مِنْ بَعْدِكُمْ قَوْمًا يَقْرُوُونَ الْقُرْآنَ يَسْأَلُونَ النَّاسَ بِهِ». وروى البيهقي في "شعب الإيمان» (٢٣٩٠)؛ عن عبد الله بن مسعود على قال:

وروى البيهقي في «شعب الإيمان» (٢٣٩٠)؛ عن عبد الله بن مسعود رَهُ قَال: «سيجيء زمان يُسْأَلُ فيه بالقرآن، فإذا سألوكم فلا تعطوهم».

<sup>(</sup>٤) في (الأصل): «للصحابة»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٥) أبو سُليمانَ الخطَّابيُّ: منسوبٌ إلى جدٌّ من أجدادِه اسمُهُ الخطَّابُ، واسمُ =

جماعة من العلماء، منهم الزُّهريُّ(۱)، وأبو حنيفة، وعن جماعة أنَّه يجوزُ إذا لم يشترِطه، وهو قولُ الحسنِ البصريِّ (۲)، والشَّعبيِّ (۳)، وابنِ سيرين.

وذهبَ عطاءٌ، ومالكُ، والشَّافعيُّ، وآخرونَ؛ إلى جوازِها إذا شارَطَهُ واستأجرَهُ إجارةً صحيحةً (٤).

وقد جاءتْ بالجوازِ الأحاديثُ الصَّحيحةُ، واحتجَّ مَن مَنَعَهَا بحديثِ عُبادةَ [٢٢] بنِ الصَّامت: أنَّه علَّمَ رجلًا من أهلِّ الصُّفَّةِ القرآنَ، فأهدى له قوسًا، فقال له النبي ﷺ: «إِنْ سَرَّكَ أَنْ تُطَوَّقَ بِهَا طَوْقًا مِنْ نَارٍ فَاقْبَلْهَا». وهو حديث مشهور، رواه أبو داود وغيرُه (٥)، وبآثارٍ كثيرةٍ عن السَّلف.

وأجابَ المُجوِّزونَ عن حديثِ عُبادةَ بجوابين:

أحدُهُما: أن في إسنادِهِ مقالًا.

والثَّاني: أنَّه كان تبرَّعَ بتعليمِهِ فلم يستحق شيئًا ثم أهدى إليه على سبيلِ العِوَضِ فلم يَجُزْ له الأخذُ بخلافِ مَن يَعقِدُ معه إجارةً قبلَ التَّعليم. واللهُ أعلم.

<sup>=</sup> أبي سليمانَ حمدُ بنُ محمَّدِ بن إبراهيمَ بن الخطَّاب، وقيلَ: اسمُه أحمدُ.

<sup>(</sup>١) الزُّهريُّ: هو أبو بكرٍ محمَّدُ بنُ مسلمِ بنِ عُبيدِ اللهِ بنِ عبدِ اللهِ بنِ شهابِ بنِ عبدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ بنِ عبدِ اللهِ الحارثِ بن زهرةَ بن كلاب بن مُرَّةَ بن كعب.

<sup>(</sup>٢) البَصريُّ: بفتح الباءِ وكسرِها.

<sup>(</sup>٣) الشَّعبيُّ: بفتح الشِّينِ، اسمُه عامرُ بنُ شَراحيلَ، بفتح الشِّينِ.

<sup>(</sup>٤) انظر: «معالم السنن» للخطابي (٣/ ٩٩).

<sup>(</sup>٥) رواه أحمد (٢٢٧٤١)، وأبو داود (٣٤١٦)، وابن ماجه (٢١٥٧).

### فَضّللُ

ينبغي أن يُحافظَ على تلاوتِهِ، ويكثرَ منها، وكان للسَّلفِ<sup>(۱)</sup> وهي عاداتُ مختلفةٌ في قدرِ ما يختمونَ فيه، فروى ابنُ أبي داودَ عن بعضِ السَّلف أنَّهم كانوا يختمونَ في كل<sup>(۲)</sup> شهرينِ ختمة وعن بعضِهِم في كلِّ شهرٍ ختمة، وعن بعضِهِم في كلِّ شمانِي ليالٍ ختمة، وعن المعضِهم في كلِّ ثمانِي ليالٍ ختمة، وعن الأكثرين في كلِّ سبعِ ليالٍ ختمة، وعن بعضِهم في كلِّ ستِّ ليالٍ ختمة، وعن بعضِهم في كلِّ ستِّ ليالٍ ختمة، وعن بعضِهم في كلِّ ستِّ ليالٍ ختمة، وعن بعضِهم في كلِّ المتن ليالٍ ختمة، وعن بعضِهم في كلِّ نلينٍ ختمة، وعن بعضِهم في كلِّ ليلين، كلِّ أربع، وعن كثيرين في كلِّ ثلاثٍ، وعن بعضِهم في كلِّ ليلين، وعن كثيرين في كلِّ ثلاثٍ، وعن بعضِهم في كلِّ ليلين، وعن كثيرين في كلِّ الله ختمة، ومنهم مَن كان يختمُ في كلِّ يومٍ وليلةٍ ختمة، ومنهم مَن كان يختمُ في كلِّ يومٍ وليلةٍ ختمة، ومنهم مَن كان يختمُ بعضُهم غي ختماتٍ؛ أربعًا في اللَّيلِ، وأربعًا في النَّهار.

فمن الذين كانوا يختمونَ ختمةً في اللَّيلةِ واليوم؛ عثمانُ بنُ عَفَّانَ رَفِي اللَّيلةِ واليوم؛ عثمانُ بنُ عَفَّانَ رَفِي اللَّارِيُ (٥)، وسعيدُ بنُ جُبيرِ (٦)، ومجاهدُ (٧)،

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «السلف»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>۲) قوله: «كل»؛ سقط من (الأصل)، و(ع)، ومثبت من (ز).

<sup>(</sup>٣) في (الأصل): «كثير كل»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٤) انظر: «سنن الترمذي» (٢٩٤٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: «مصنف ابن أبي شيبة» (٣٧١١). وتميمٌ الدَّاريُّ: منسوبٌ إلى جدِّ لهُ اسمُهُ: الدَّارُ، وقيلَ: تميمٌ الدِّيريُّ؛ نسبةً إلى دارينَ؛ موضعٌ بالسَّاحلِ، ويُقالُ: تميمٌ الدِّيريُّ؛ نسبةً إلى دَيْر كان يتعبَّدُ فيه، وقيلَ غير ذلك.

<sup>(</sup>٦) انظر: «سنن الترمذي» (٢٩٤٦).

<sup>(</sup>٧) عزاه المصنف كَلَّلُهُ في كتابه «الأذكار» (ص١٨٨)؛ لابن أبي داود، وصحَّع إسناده، =

والشَّافعيُّ (١)، وآخرون (٢).

ومن الذين كانوا يختمونَ ثلاثَ ختماتٍ؛ سُلَيْمُ بنُ عِتْرٍ وَيُهُ قَاضِي مصرَ ، فروى أبو قاضي مصرَ ، فروى أبو بكرِ بنُ أبي داودَ أنَّه: «كان يختمُ في اللَّيلةِ [٢٣] ثلاث ختماتٍ» (٣) ، وروى أبو عُمَرَ الكنديُّ في كتابِه في قضاةِ مصرَ أنَّه: «كان يختمُ في اللَّيلةِ أربعَ ختماتٍ» (٤) .

وقال الشَّيخُ الصَّالحُ الإمامُ أبو عبدِ الرَّحمٰنِ السُّلَمِيُّ رَبِّطُيْهُ: سمعتُ الشَّيخ أبا عثمانَ المغربيَّ يقول: «كان ابنُ الكاتبِ رَبِيُّكُهُ يختمُ بالنَّهارِ أربعَ ختماتٍ وباللَّيل أربعَ ختماتٍ»(٥).

وهذا أكثرُ ما بلغنا في اليوم واللَّيلة.

وروى السَّيِّدُ الجليلُ أحمدُ الدَّورقيُّ (٦) بإسنادِه عن منصورِ بنِ

<sup>=</sup> وذكر الحافظ ابن حجر كلُّهُ إسناده في «نتائج الأفكار» (٣/ ١٥٩).

<sup>(</sup>۱) رواه الخطيب في «تاريخ بغداد» (۲/۲۰۲).

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ ابن حجر كَلَشُ في «نتائج الأفكار» (١٦٠/١): «لم ينقله أبو عبيد، ولا ابن أبي داود في كتابيهما عن غير هؤلاء الثلاثة، فكأنَّ الشيخ أراد بالكثرة من جاء بعدهم».

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ ابن حجر عَنَهُ «في نتائج الأفكار» (٣/١٥٦): «أخرجه ابن أبي داود من رواية ابن لهيعة، عن الحارث بن يزيد، قال: كان سليم بن عتر يقرأ القرآن في كلِّ ليلةٍ ثلاثَ مراتٍ».

<sup>(</sup>٤) انظر: «كتاب الولاة وكتاب القضاة» لأبي عمر الكندي (١/ ٢٢٣ ـ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٥) قال الحافظ ابن حجر كَلْشُ في "نتائج الأفكار" (٣/ ١٥٧): "أخرج أثره هذا أبو عبد الرحمٰن السلمي في (طبقات الصوفية) عن أبي عثمان المغربي ـ واسمه سعيد ـ قال: كان ابن الكاتب... فذكره".

<sup>(</sup>٦) الدُّورَقيُّ: بدالٍ مُهملةٍ مفتوحةٍ، ثم واوٍ ساكنةٍ، ثم راءٍ مفتوحةٍ، ثم قافٍ، ثم ياءِ =

زَاذَانَ (۱) من عُبَّادِ التَّابِعين وَيُهُمُ أَنَّه: «كان يختمُ القرآنِ فيما بين الظُّهرِ والعصرِ، ويختمُه أيضًا فيما بين المغربِ والعشاء، ويختمه أيضًا فيما بين المغربِ والعشاءِ في رمضان ختمتين وشيئًا، وكانوا يؤخّرون العشاءَ في رمضان إلى أن يمضي ربعُ اللَّيل»(٢).

وروى ابنُ أبي داودَ بإسنادِه الصَّحيحِ: «أنَّ مجاهدًا كان يختمُ القرآن في رمضانَ فيما بين المغربِ والعشاء»(٣).

وعن منصورٍ قال: «كان الأزديُّ (٤) يختمُ فيما بين المغربِ والعشاءِ كلَّ ليلةٍ من رمضان» (٥).

وعن إبراهيمَ بنِ سعدٍ قال: «كان أبي يحتبي<sup>(٦)</sup>، فما يحلُّ حبوتَه حتى يختمَ القرآن» (٧).

النَّسب، قيلَ: إنَّها نسبةٌ إلى القَلانسِ الطِّوالِ التي تُسمَّى الدَّورقيَّة، وقيلَ: كان أبوهُ ناسكًا؛ أي: عابدًا، وكانوا في ذلك الزَّمانِ يُسمُّونَ النَّاسِكَ: دَورقيًّا، وقيلَ: نسبةٌ إلى دَورق، بلدةٍ بفارسَ أو غيرها.

<sup>(</sup>١) منصورُ بنُ زَاذَانَ: بالزَّاي والذَّالِ المعجمة.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو نعيم في «حلية الأولياء» ( $^{7}$ ).

<sup>(</sup>٣) عزاه الحافظ ابن حجر سَلَهُ في «نتائج الأفكار» (٣/١٥٧)؛ لابن أبي داود، وصححه أيضًا.

<sup>(</sup>٤) في (الأصل): «الأسدي»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٥) روى ابن أبي شيبة في «المصنف» (٧٢٧٤)؛ عن عليِّ الأزديِّ: «كان يختم القرآن في رمضان كل ليلة، وكان ينام ما بين المغرب والعشاء».

<sup>(</sup>٦) يحتبي: أي: يَنصِبُ ساقَيْهِ ويحتوي على مُلتقى ساقيْهِ وفخِذَيْهِ بيديْهِ، أو بثوبٍ، والحبوةُ بضمِّ الحاءِ وكسرها لُغتان، وهي ذلك الفعل.

<sup>(</sup>٧) رواه أبو نعيم في «حلية الأولياء» (٣/١٦٩)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٢١٤/٢٠).

وأمَّا الذين ختموا القرآنَ في ركعةٍ فلا يُحصونَ لكثرتِهم، فمن المتقدمين عثمانُ بنُ عفانَ ضَعِيدُ بنُ الدَّاريُّ (١)، وتميمُ الدَّاريُّ (١)، وسعيدُ بنُ جُبيرِ ختمَه في ركعةٍ في الكعبةِ (٣).

وأمَّا الذين ختموا في الأُسبوعِ مرَّةً فكثيرون نُقل عن عثمانَ بنِ عفان في الأُسبوعِ مرَّةً فكثيرون نُقل عن عثمانَ بنِ عفان في بنِ مسعود (٢٠)، وزيدِ بنِ ثابتٍ (٧٠) وَيُشِي أَجمعين وعن جماعةٍ من التَّابعين كعبدِ الرَّحمٰن بنِ يزيد، وعلقمة وإبراهيم رحمهم الله تعالى (٨٠).

والاختيارُ أنَّ ذلك يختلفُ باختلافِ الأشخاصِ، فمَن كان يظهرُ له بدقيقِ الفكرِ لطائفُ ومعارفُ فليقتصرْ على قدرٍ يحصلُ له كمالُ [٢٤] فهم ما يقرؤُه، وكذا مَن كان مشغولًا بنشرِ العلمِ أو غيره من مُهمَّاتِ الدِّين ومصالحِ المسلمينَ العامَّةِ فليقتصر على قدرٍ لا يحصلُ بسببِه إخلالُ بما هو مرصدٌ له، وإن لم يكنْ من هؤلاءِ المذكورين فليستكثِر ما أمكنَهُ من غيرِ خروجٍ إلى حدِّ المللِ والهذرمةِ (٩).

<sup>(</sup>۱) انظر: «سنن الترمذي» (۲۹٤٦).

<sup>(</sup>۲) انظر: «مصنف ابن أبي شيبة» (۳۷۱۱).

<sup>(</sup>٣) انظر: «سنن الترمذي» (٢٩٤٦).

<sup>(</sup>٤) قال الحافظ في «نتائج الأفكار» (٣/ ١٦٥): «أخرجه ابن أبي داود بسندٍ لين».

<sup>(</sup>٥) رواه عبد الرزاق في «المصنف» (٩٤٩)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (١٩٨٦).

<sup>(</sup>٦) رواه البيهقي في «السنن الكبري» (٣٨٦٥).

<sup>(</sup> $\vee$ ) ذكره أبو طالب المكى في «قوت القلوب» (ص $\wedge$ ).

<sup>(</sup>۸) انظر: «مصنف ابن أبي شيبة» (۸٦٦٩).

<sup>(</sup>٩) الهذرمةُ: بالذَّالِ المعجمةِ؛ سرعةُ الكلام الخفيِّ.

وقد كَرِهَ جماعةُ من المتقدِّمين الختم في يوم وليلةٍ، ويدلُّ عليه الحديثُ الصَّحيحُ عن عبدِ اللهِ بن عمرِو بنِ العاصِ على قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْهِ: «لَا يَفْقَهُ مَنْ قَرَأَ الْقُرْآنَ فِي أَقَلَ مِنْ ثَلَاثٍ» (١). وواهُ أبو داودَ والتِّرمذيُّ والنَّسائيُّ وغيرُهم، قال التِّرمذيُّ: «حسنُ صحيحٌ». والله أعلم.

وأمَّا وقتُ الابتداءِ والختمِ لمَن يختمُ في الأسبوع؛ فقد روى ابنُ أبي داودَ: «أنَّ عثمانَ بنَ عَفَّانَ رَفِيْ اللهَ كان يفتتحُ القرآنَ ليلةَ الجمعةِ ويختمُ ليلةَ الخميسِ»(٢).

وقال الإمامُ أبو حامدٍ الغزاليُّ وَعَلَيْهُ (٣) في «الإحياء»: «الأفضلُ أن يختمَ ختمةً باللَّيلِ وأخرى بالنَّهارِ ويجعلَ ختمةَ النَّهارِ يومَ الاثنينِ في ركعتي الفجرِ أو بعدَها، ويجعلَ ختمةَ اللَّيلِ ليلةَ الجمعةِ في ركعتي المغربِ أو بعدَها؛ ليستقبلَ أوَّل النَّهارِ وآخرَه» (٤).

وروى (٥) ابنُ أبي داودَ عن عمرِو بنِ مُرَّةَ التَّابِعيِّ قال: «كانوا

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۷۵۸)، وأبو داود (۱۳۹٤)، والترمذي (۲۹٤۹)، والنسائي في «السنن الكبرى» (۸۰۱۳)، وابن حبان في «صحيحه» (۷۵۸).

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ في «نتائج الأفكار» (٣/ ١٦٥): «أخرجه ابن أبي داود بسند لين».

<sup>(</sup>٣) الغزَّاليُّ: هو محمَّدُ بنُ محمَّدِ بنِ محمَّدِ بنِ أحمدَ وهكذا يُقالُ، بتشديدِ الزَّاي؛ وقد رُويَ عنه أنَّه أنكرَ هذا، وقالَ: إنَّما أنَا الغزَاليُّ بتخفيفِ الزَّاي، منسوبٌ إلى قريةٍ من قُرى طوس، يُقال لها: غَزَالة.

<sup>(</sup>٤) انظر: «إحياء علوم الدين» (١/ ٢٧٦).

<sup>(</sup>٥) في (الأصل): «وعن»، والمثبت من (ز)، و(ع).

يُحبُّونَ أن يُختمَ القرآنُ من أوَّلِ اللَّيلِ أو من أوَّلِ النَّهار»(١).

وعن طلحة بنِ مُصرِّفٍ التَّابِعيِّ الجليلِ (٢) قال: «مَن ختمَ القرآنَ أَيَّةَ ساعةٍ كانت من اللَّيلِ صلَّتْ عليه الملائكةُ حتى يُصْبحَ، وأيَّةَ ساعةٍ كانت من النَّهارِ صلَّتْ عليه الملائكةُ حتى يُمْسِي (٣).

وعن مجاهدٍ نحوَه (٤).

وروى (٥) الدَّارميُّ في «مسندِه» بإسنادِه عن سعدِ بنِ أبي وقَّاصٍ رَفِي قال: «إذا وافقَ ختمُ القرآنِ أوَّلَ اللَّيلِ صلَّتْ عليه الملائكةُ حتى يُصْبِحَ، وإذا وافقَ خَتْمُهُ [٢٥] آخرَ اللَّيلِ صلَّتْ عليه الملائكةُ حتى يُصْبِحَ، قال الدَّارميُّ: «هذا حسنٌ عن سعد» (٦).

وعن حبيبِ بنِ أبي ثابتٍ التَّابعيِّ: «أنَّه كان يختمُ قبل

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ ابن حجر كلف في «نتائج الأفكار» (۳/ ١٦٧): «أخرجه من رواية أبي مكين عن عمرو، واسم أبي مكين \_ وهو بوزن عظيم \_ نوح بن ربيعة وثقه أحمد، ويحيى بن معين».

 <sup>(</sup>٢) طلحة بن مُصَرِّفٍ: بضمِّ الميمِ، وفتحِ الصَّادِ، وكسرِ الرَّاءِ، وقيلَ: يجوزُ فتحُ الرَّاءِ، وليسَ بشيءٍ.

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ ابن حجر كلُّه في «نتائج الأفكار» (١٦٨/٣): «أخرجه ابن أبي داود من رواية حماد بن سلمة عن أبي مكين، عن طلحة».

<sup>(</sup>٤) قال الحافظ ﷺ في "نتائج الأفكار" (٣/ ١٦٨): "أخرجه ابن أبي داود من رواية عبدة بن أبي لبابة عن مجاهد قال: (من قرأ القرآن في شهر أو دون ذلك أو أكثر فإن ختمه نهارًا صلت عليه الملائكة حتى يمسي، وإن ختمه ليلًا صلت عليه الملائكة حتى يصبح)، وبه إلى الدارمي، ثنا أبو المغيرة، هو عبد القدوس بن الحجاج، ثنا الأوزاعي، عن عبدة بن أبي لبابة، فذكر معناه».

<sup>(</sup>٥) في (الأصل)، و(ع): «وعن»، والمثبت من (ز).

<sup>(</sup>٦) انظر: «سنن الدارمي» (٣٤٧٥).

الرُّكوع»، قال ابنُ أبي داود: «وكذا قال أحمدُ بنُ حنبل كَلْسُهُ»، وفي هذا الفصل بقايا ستأتي (١) إن شاء الله تعالى في الباب الآتي.

## فَضْلَلُ

#### فى المحافظة على القراءة في الليل

ينبغي أن يكونَ اعتناؤُه بقراءةِ القرآنِ في اللَّيلِ أكثرَ، وفي صلاةِ اللَّيلِ أكثرَ، وأَنَّ اللهُ تعالى: ﴿مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَبِ أُمَّةُ قَآيِمَةُ وَالْيَوْمِ عَالَى اللهُ تعالى يَتُلُونَ ءَايَتِ ٱللَّهِ ءَانَآءَ ٱلْيَلِ وَهُمْ يَسَجُدُونَ ﴿ يَسْجُدُونَ اللهِ وَٱلْيَوْمِ وَاللهِ وَٱلْيَوْمِ اللهِ وَٱلْيَوْمِ اللهِ وَاللهِ وَٱلْيَوْمِ اللهِ وَاللهِ وَٱلْيَوْمِ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهِ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهِ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهِ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَاللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وثبتَ في الصَّحيحِ عن رسولِ اللهِ ﷺ أنه (٢) قال: «نِعْمَ الرَّجلُ عبدُ اللهِ لَوْ كَانَ يُصلِّي مِنْ اللَّيْل» (٣).

وفي الحديثِ الآخرِ في الصَّحيحِ أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قال: «يَا عَبْدَ اللهِ لَا تَكُنْ مِثْلَ فُلَانٍ، كَانَ يَقُومُ اللَّيلَ ثُمَّ تَرَكَهُ» (٤٠).

وروى الطَّبرانيُّ وغيرُه عن سهلِ بنِ سعدٍ رَضَّيَّهُ عن رسولِ اللهِ عَيَّيِّهُ قال: «شَرَفُ الْمُؤْمِن قِيَامُ اللَّيْل»(٥).

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «سيأتي»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>۲) في (الأصل): «أن»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٣) انظر: «صحيح البخاري» (١١٢٢)، و«صحيح مسلم» (٢٤٦٧)، وعبد الله: هو ابن عمر ﷺ.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١١٥٢)، ومسلم (١١٥٩)، وعبد الله: هو ابن عمرو ﴿

<sup>(</sup>٥) رواه الطبراني في «الأوسط» (٤٢٧٨)، والحاكم في «المستدرك» (٧٩٢١)، وصححه، وأقره الذهبي.

والأحاديثُ والآثارُ في هذا كثيرةٌ، وقد جاءَ عن أبي الأحوصِ الجشميِّ (١) قال: «إنْ كان الرَّجلُ لَيَطْرُقُ الفُسْطَاطَ (٢) طُرُوقًا»؛ أي: يأتيه ليلًا، «فيسمعُ لأهلِه دويًّا (٣) كدويِّ النَّحلِ»، قال: «فما بالُ هؤلاءِ يأمنونَ ما كان أولئك يخافون؟!» (٤).

وعن إبراهيمَ النَخَعِيِّ (٥) كان يقول: «اقرؤوا من اللَّيلِ ولو حَلبَ شاةً (٢)» (٧).

وعن يزيد الرَّقَاشيِّ (^) قال: «إذا أنا نمتُ، ثم استيقظتُ، ثم نمتُ؛ فلا نامتْ عيناي»(٩).

قلت: وإنَّما رُجِّحَتْ صلاةُ اللَّيلِ وقراءتُهُ؛ لكونِها أجمعَ

(١) أبو الأحوصِ: بالحاءِ والصَّادِ المُهملتيْن، واسمُه؛ عَوْفُ بنُ مالكٍ الجُشَمِيُّ، بضمِّ الجيم، وفتح الشِّين المعجمةِ، منسوبٌ إلى جُشَم جدِّ قبيلةٍ.

<sup>(</sup>٢) الفُسطَاطُ: فيه سِتُ لُغاتِ: فسطاطٌ، وفستَاطٌ بالتَّاءِ بدل الطَّاءِ، وفسَّاطٌ بتشديدِ السِّينِ والفاءِ فيهنِ مضمومةٌ ومكسورةٌ، والمرادُ بهِ الخيمةُ والمنزلُ.

<sup>(</sup>٣) الدُّويُّ: بفتح الدَّالِ، وكسرِ الواوِ، وتشديدِ الياءِ؛ صوتٌ لا يُفهم.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن المبارك في «الزهد» (٩٨)، ووكيع في «الزهد» (١٥٢)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٦٠٧٨)، وأحمد في «الزهد» (٢٠٢٧).

<sup>(</sup>٥) النَّخَعِيُّ: بفتح النُّونِ والخاءِ، منسوبٌ إلى النَّخَع، جدِّ قبيلةٍ.

<sup>(</sup>٦) حَلبُ شاة: بَفتح اللَّام، ويجوزُ إسكانُها في لُغةٍ قليلةٍ.

<sup>(</sup>۷) لم أقف عليه من كلام إبراهيم النخعي كَنْهُ، وقد روى أبو يعلى (٢٦٧٧)؛ عن ابن عباس عباس عباس في قال: فذكرت صلاة الليل، فقال بعضهم: إن رسول الله على قال: «نِصْفَهُ، ثُلُثُهُ، رُبُعَهُ، فَوَاقَ حَلْبِ نَاقَةٍ، فَوَاقَ حَلْبِ شَاةٍ»، وذكره الهيثمي في «مجمع الزوائد» (۲۲/۵۲)، وقال: «رواه أبو يعلى ورجاله رجال الصحيح».

<sup>(</sup>٨) الرَّقَاشيُّ: بفتح الرَّاءِ، وتخفيفِ القافِ.

<sup>(</sup>٩) رواه أبو بكر الدينوري في «المجالسة وجواهر العلم» (١٥٤)، وابن الأعرابي في «معجمه» (٢٠٥١).

للقلبِ وأبعدَ من الشَّاغلات، والملهِيَاتِ، والتَّصرُّف [٢٦] في الحاجاتِ، وأصونَ من الرِّياءِ وغيرِهِ من المُحبِطاتِ؛ مع ما جاءَ الشَّرعُ به من إيجاد الخيراتِ في اللَّيلِ، فإنَّ الإسراءَ برسولِ اللهِ عَيْقَ كان ليلًا، وحديث: «يَنْزِلُ رَبُّكُمْ كُلَّ لَيْلَةٍ إِلَى سَمَاءِ الدُّنْيَا حِيْنَ يَمْضِي شَطْرُ اللَّيْلِ، فَيَقُولُ: هَلْ مِنْ دَاعٍ فَأَسْتَجِيبَ لَهُ؟ هَلْ مِنْ سَائِلٍ فَأَعْفِرَ لَهُ؟» (١).

وفي الصَّحيحِ أنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْةِ قال: «فِي اللَّيْلِ سَاعَةٌ يُسْتَجَابُ فِيهَا الدُّعَاءُ كُلَّ لَيْلَةٍ» (٢).

وروى صاحبُ «بهجة الأسرارِ» بإسنادِه عن سلمانَ الأنماطيِّ قال: رأيتُ عليَّ بنَ أبي طالبٍ رَفْطِيْهُ في المنام يقولُ شعرًا:

لَوْلَا الَّذِينَ لَهُمْ وِرْدٌ يَقُومُونَا وَآخَرَونَ لَهُمْ سَرْدٌ يَصُومُونَا لَوْلَا الَّذِينَ لَهُمْ سَرْدٌ يَصُومُونَا لَدُكُدِكَتْ أَرْضُكُمْ مِنْ تَحْتِكُمْ سَحَرًا لِأَنَّكُمْ قَوْمُ سُوءٍ مَا تُطِيعُونَا

واعلمْ أنَّ فضيلةَ القيامِ باللَّيلِ والقراءةِ فيه تَحْصُلُ بالقليلِ والكثيرِ، وكلَّما كَثُرَ كان أفضلَ؛ إلَّا أن يستوعبَ اللَّيلَ، فإنَّه مكروةُ الدَّوامُ عليه، وألَّا يضرَّ بنفسِهِ (٣)، وممَّا يدلُّ على حصولِهِ بالقليلِ؛ حديثُ عبدِ اللهِ بنِ عمرِو بنِ العاصِ عَلَي قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْهِ: «مَنْ قَامَ بِعَشْرِ آيَاتٍ لَمْ يُحْتَبْ مِنَ الْغَافِلِينَ، وَمَنْ قَامَ بِمِائَةِ آيَةٍ كُتِبَ

<sup>(</sup>١) انظر: "صحيح البخاري" (١٠٩٤)، و"صحيح مسلم" (٧٥٨).

<sup>(</sup>۲) انظر: «صحیح مسلم» (۷۵۷).

<sup>(</sup>٣) في (الأصل): «ولا أن يضر نفسه»، والمثبت من (ز)، و(ع).

مِنَ الْقَانِتِينَ، وَمَنْ قَامَ بِأَلْفِ آيَةٍ كُتِبَ مِنَ الْمُقَنْطِرِينَ». رواهُ أبو داودَ وغيرُه (۱).

وحكى الثَّعلبيُّ عن ابنِ عبَّاسِ رَقِيُّهُا قال: «مَن صلَّى باللَّيلِ ركعتين فقد باتَ للهِ ساجدًا وقائمًا» (٢).

### فَضِّللُّ

#### في تعهد القرآنِ والتحذير من تعريضه للنسيان

ثبتَ عن أبي موسى الأشعريِّ رَفَّيْهُ عن النَّبيِّ عَلَيْهُ قال: «تَعَاهَدُوا هَذَا الْقُرْآنَ؛ فَوَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لَهُوَ أَشَدُّ تَفَلُّتًا مِنَ الْإِبِلِ فِي عُقُلِهَا». رواه البخاري ومسلم (٣).

وعن ابنِ عمرَ عَلَىٰ أَنَّ رسولَ الله عَلَىٰ قال: «إِنَّمَا مَثَلُ [٢٧] صَاحِبِ الْقُرْآنِ كَمثلِ الْإبلِ الْمُعَقَّلَةِ إِنْ عَاهَدَ عَلَيْهَا أَمْسَكَهَا وَإِنْ أَطْلَقَهَا ذَهَبَتْ». رواهُ البخاريُّ ومسلمٌ (٤٠).

وعن أنس ضُيَّهُ قال: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «عُرِضَتْ عَلَيَّ أَجُورُ أُمَّتِي حَتَّى الْقَذَاةُ (٥) يُخْرِجُهَا الرَّجُلُ مِنَ الْمَسْجِدِ، وَعُرِضَتْ عَلَيَّ ذُنُوبُ أُمَّتِي، فَلَمْ أَرَ ذَنْبًا أَعْظَمَ مِنْ سُورَةٍ مِنْ الْقُرْآنِ أَوْ آيَةٍ عَلَيَّ ذُنُوبُ أُمَّتِي، فَلَمْ أَرَ ذَنْبًا أَعْظَمَ مِنْ سُورَةٍ مِنْ الْقُرْآنِ أَوْ آيَةٍ

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۱۳۹۸)، وابن خزيمة (۱۱٤٤)، وابن حبان (۲۵۷۲).

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسير الثعلبي» (۱٤٦/۷).

<sup>(</sup>٣) انظر: "صحيح البخاري" (٥٠٣٣)، و"صحيح مسلم" (٧٩١).

<sup>(</sup>٤) انظر: "صحيح البخاري" (٥٠٣١)، و"صحيح مسلم" (٧٨٩).

<sup>(</sup>٥) القَذَاةُ: كالعودِ وفُتاتِ الخِرَقِ ونحوها؛ ممَّا يُكْنَسُ المسجدُ منه.

أُوتِيهَا رَجُلُ ثُمَّ نَسِيَهَا». رواهُ أبو داودَ والتِّرمذيُّ وتكلَّمَ فيه (١).

وعن سعدِ بنِ عبادةَ عن النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «مَنْ قَرَأَ الْقُرْآنَ، ثُمَّ نَسِيَهُ، لَقِيَ اللهَ عَلَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَجْذَمَ». رواهُ أبو داودَ والدَّارميُّ (۱).

# فَضّللُ

#### فيمن نام عن ورده

عن عمرَ بنِ الخطَّابِ رَهِ قَالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْ: «مَنْ نَامَ عَنْ حِزْبِهِ مِنْ اللَّيْلِ أَوْ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ فَقَرَأَهُ فِيمَا (٣) بَيْنَ صَلَاةِ الْفَجْرِ وَصَلَاةِ الظُّهْرِ؛ كُتِبَ لَهُ كَأَنَّمَا قَرَأَهُ مِنْ اللَّيْلِ». رواهُ مسلم (٤).

وعن سليمانَ بنِ يَسَارٍ قال: قال أبو أُسَيْدٍ وَ اللهُ اللهُلِلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (٤٦١)، والترمذي (٢٩١٦)، وقال: «هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه، وذاكرت به محمد بن إسماعيل فلم يعرفه واستغربه».

<sup>(</sup>۲) انظر: «سنن أبي داود» (۱٤٧٤)، و«سنن الدارمي» (۳۳٤٠)، (۳۳۸۳).

<sup>(</sup>٣) في (الأصل): «ما»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٤) انظر: «صحيح مسلم» (٧٤٧).

<sup>(</sup>٥) أبو أُسَيْدٍ: بضمِّ الهمزةِ، وفتح السِّين؛ اسمُهُ مالكُ بنُ ربيعةَ، شَهِدَ بدرًا.

<sup>(</sup>٦) تَنْطحُنِي: بكسر الطَّاءِ وفتحِها.

<sup>(</sup>۷) رواه الدينوري في «المجالسة وجواهر العلم» (۲۹٦٠)، وابن أبي الدنيا في «التهجد» (۲۷۰)، وفي «المنامات» (۱۹٤)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (۲۵، ۱۶٤).

رواهٔ ابن أبي داود $c^{(1)}$ .

وروى ابنُ أبي الدُّنيا عن بعضِ حفَّاظِ القرآنِ: أنَّه نامَ ليلةً عن حزبِه فرأى في منامِه كأنَّ قائلًا يقول:

عَجِبْتُ مِنْ جِسْمٍ وَمِنْ صِحَّةٍ وَمِنْ فَتَى نَامَ إِلَى الْفَجْرِ وَمِنْ فَتَى نَامَ إِلَى الْفَجْرِ وَالْمَوْتُ لَا تُؤْمَنُ خَطَفَاتُهُ فِي ظُلَم اللَّيْلِ إِذَا يَسْرِي (٢)

<sup>(</sup>١) في (الأصل)، و(ز): «أبو داود»، والمثبت من (ع).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي الدنيا في «التهجد وقيام الليل» (٢٦٨)، وفي «المنامات» (٢٢٩)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٤٩/٥٥).



### في آداب القراءة

هذا البابُ هو مقصودُ الكتابِ، وهو منتشرٌ جِدًّا (۱)، وأنا أُشيرُ إلى أطرافٍ من مقاصدِهِ؛ كراهةَ الإطالَةِ، وخوفًا على قارئِهِ من الملالةِ.

فَأُوَّلُ ذَلَكُ أَنَه (٢) يجبُ على القارئِ الإخلاصُ كما قدَّمناهُ، [٢٨] ومراعاةُ الأدبِ مع القرآنِ، فينبغي أن يستحضرَ في نفسِهِ أنَّه يُناجي اللهَ تعالى، ويقرأ على حالِ مَن يرى اللهَ تعالى فإنَّه إن لم يكنْ يراهُ فإنَّ اللهَ تعالى يراه.

### فَضِّللِّ

وينبغي إذا أرادَ القراءةَ أن يُنظِّفَ فَمَهُ بِالسِّواكِ وغيرِهِ، والاختيارُ في السِّواكِ أن يكونَ بعودٍ من أراكٍ، ويجوزُ بسائرِ العيدانِ وبكلِّ ما يُنظِّفُ؛ كالخِرْقَةِ الخَشِنَةِ، والأُشْنانِ<sup>(٣)</sup>، وغيرِ ذلك، وفي حصولِهِ بالإصبع الخَشِنَةِ ثلاثةُ أوجهٍ لأصحابِ الشَّافعيِّ:

<sup>(</sup>١) منتشرٌ جدًّا: بكسر الجيم، وهو مصدرٌ.

<sup>(</sup>۲) في (الأصل): «أن»، والمثبت من (ز)، e(3).

 <sup>(</sup>٣) الأُشنان: بضم الهمزة وكسرِها لُغتان، ذكرَها أبو عُبيدة، وابنُ الجواليقيِّ، وهو فارسيٌّ مُعَرَّبٌ، وهو بالعربيَّةِ المحضةِ: حُرْضٌ، وهمزةُ أُشنان: أصليَّة.

أشهرُها: أنَّه لا يحصلُ.

والثَّاني: يحصلُ.

والثَّالثُ: يحصلُ إنْ لم يجدْ غيرَهَا، ولا يحصلُ إنْ وجَدَ (١٠). ويَستاكُ عرْضًا؛ مُبتدئًا بالجانبِ الأيمنِ من فمِه، وينوي به

ويستاك عرصا؟ مبتدئاً بالجانبِ الآيمنِ من فمِه، وينوي به الإتيانَ بالسُّنَّة (٢).

قال بعضُ العلماءِ: يقولُ عند السِّواكِ: «اللَّهُمَّ بارك لي فيهِ يا أرحمَ الرَّاحمين» (٣)

قال الماورديُّ من أصحابِ الشَّافعيِّ: «ويُستحبُ أن يستاكَ في ظاهرِ الأسنانِ وباطِنِها، ويُمِرَّ السِّواكَ على أطرافِ أسنانِهِ، وكراسيِّ أضراسِه (٤)، وسقفِ حلقِه؛ إمرارًا رفيقًا» (٥).

قالوا: وينبغي أن يستاكَ بعودٍ متوسِّطٍ؛ لا شديدِ اليُبوسَةِ، ولا شديدِ الرُّطوبةِ، فإن اشتدَّ يبسهُ ليَّنهُ بالماءِ، ولا بأسَ باستعمالِ سواكِ غيرِهِ بإذنِهِ (٦).

<sup>(</sup>۱) انظر: «الشرح الكبير» للرافعي (١/١٢١).

<sup>(</sup>٢) لما ثبت في البخاري (١٦٦)، ومسلم (٢٦٨)؛ من حديث عائشة رَبِيًّا قالت: «كان النَّبِيُّ يَّكُ يُعْجِبُهُ التَّيَمُّنُ، في تَنَعُّلِهِ، وتَرَجُّلِهِ، وطُهُورهِ، وَفِي شَأْنِهِ كُلِّهِ».

<sup>(</sup>٣) عزاه الحافظ ابن حجر عَشَهُ في «نتائج الأفكار» (٢٦٢/١)؛ لأبي بكر محمد بن هارون الرُّوياني صاحب «المسند»، وقال: «للروياني عند السواك: اللَّهُمَّ بَيِّضْ به أسناني، وشُدَّ به لَثاتي، وبارك لي فيه يا أرحم الراحمين».

<sup>(</sup>٤) كراسي أضراسِه: يجوزُ فيه تشديدُ الياءِ وتخفيفِها، وكذلك كلُّ ما كانَ من هذا واحِدُهُ مُشدَّدًا؛ جازَ في جمعهِ التَّشديدُ والتَّخفيفُ.

<sup>(</sup>٥) انظر: «الحاوى الكبير» (١/ ٨٥).

<sup>(</sup>٦) روى البخاري (٨٩٠) عن عائشة رَفِيناً قالت: دخل عبد الرحمٰن بن أبي بكر ومعه =

وأمَّا إذا كان فمُهُ نَجِسًا بَدَمٍ أو غيرِهِ؛ فإنَّه يُكرهُ له قراءةُ القرآنِ قبلَ غسلِه، وهل يحرم؟ قال الرُّويانيُّ (١) مِن أصحابِ الشَّافعيِّ عن والده: يحتملُ وجهين (٢).

### فَضْلَلُ

ويُستحبُّ أن يقرأً وهو على طهارةٍ<sup>(٣)</sup>، فإنْ قرأً مُحْدثًا جاز بإجماع المسلمينَ، والأحاديثُ فيه كثيرةٌ معروفةٌ<sup>(٤)</sup>.

قال إمامُ الحرمين: ولا يُقالُ ارتكبَ مكروهًا؛ بل هو تاركُ للأفضل، فإن لم يجد الماءَ تيمَّم، والمستحاضةُ في الزَّمن المحكومِ بأنَّه طُهْرٌ حكمُها حكمُ المُحدِث (٥).

<sup>=</sup> سواك يستن به، فنظر إليه رسول الله على، فقلت له: أعطني هذا السواك يا عبد الرحمٰن، فأعطانيه، فقصمته، ثم مضغته، فأعطيته رسول الله على فاستنتَ بِهِ وهو مستند إلى صدرى».

<sup>(</sup>١) الرُّويانيُّ: بضمِّ الرَّاءِ، وإسكانِ الواوِ، منسوبٌ إلى رُويان؛ البلدة المعروفة.

<sup>(</sup>٢) انظر: «بحر المذهب» للرُّوياني (١/١١٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الوسيط» للغزالي (١/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٤) ومن ذلك ما رواه البخاري (١٨٣)، ومسلم (٧٦٣)؛ أن ابن عباس الله بات عند خالته ميمونة زوج النبي الله قال: "فاضطَجَعْتُ في عرض وسادة واضطجع رسول الله الله الله الله وأهله في طولها، فنام حتى انتصف الليل ـ أو قريبًا منه ـ فاستيقظ يمسح النوم عن وجهه، ثم قرأ عشر آيات من آل عمران، ثم قام رسول الله الله شن معلقة، فتوضأ، فأحسن الوضوء، ثم قام يصلي»، وقد بَوَّبَ عليه الإمام البخاري الله بقوله: "باب قراءة القرآن بعد الحدث وغيره».

قال ابن عبد البر كَلَفُهُ في «التمهيد» (٤٦/٦): «وفيه قراءة القرآن على غير وضوء؛ لأنه نام النوم الكثير الذي لا يختلف في مثله، ثم استيقظ فقرأ قبل أن يتوضأ، ثم توضأ بعد وصلّى».

<sup>(</sup>٥) انظر: «الحاوى الكبير» (١٤٩/١).

وأمَّا الجُنُبُ والحائضُ فإنَّه يحرمُ عليهما قراءةُ القرآنِ [٢٩] سواءٌ كانَ آيةً أو أقلَّ منها، ويجوزُ لهما إجراءُ القرآنِ على قلوبِهما من غيرِ تلقُّظٍ به، ويجوزُ لهما النَّظرُ في المصحفِ، وإمرارُه على القلب (١).

وأجمع المسلمون على جوازِ التَّسبيح، والتَّهليل، والتَّحميد، والتَّكبير، والصَّلاةِ على النَّبيِّ عَنِيْ، وغيرِ ذلك من الأذكارِ للجُنُبِ والحائض، قال أصحابُنا: وكذا إذا قالا: ﴿ فُو الْكِتَبَ بِقُوَّةً ﴾ والحائض، قال أصحابُنا: وكذا إذا قالا: ﴿ فُو الْكِتَبَ بِقُوَّةً ﴾ [مريم: ١٢]، وقصدا به غير القرآن؛ فهو جائزٌ، وكذا ما أشبهه، قالوا (٢٠): ويجوزُ لهما أن يقولا عند المصيبة: ﴿ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا اللَّهِ وَإِنَّا اللَّهِ وَإِنَّا اللَّهِ وَإِنَّا اللَّهِ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَقِيَا عَلَا اللَّهُ وَقِيَا عَدَابُ اللَّهُ وَقِيَا عَدَابُ اللَّهُ وَقِيَا عَدَابُ وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ ﴾ [الزخرف: ١٣]، وعند الدُّعاء: ﴿ رَبَّنَا عَلَا أَلَى اللَّهُ وَقِيَا عَدَابُ اللَّهُ وَقِيَا عَدَابُ اللَّهُ اللَّهُ وَقِيَا عَدَابُ اللَّهُ اللَ

ويجوزُ لهما قراءةُ ما نُسختْ تلاوتُه: كـ «الشَّيْخ والشَّيْخَة إِذَا

<sup>(</sup>۱) انظر: «الحاوي الكبير» للماوردي (۱/ ۱٤۹)، و«الوسيط» للغزالي (۱/ ٣٣١)، و«الشرح الكبير» للرافعي (١/ ١٨٤).

<sup>(</sup>۲) في (الأصل): «قال»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٣) في (الأصل)، و(ز): «يقصد»، والمثبت من (ع).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الشرح الكبير» للرافعي (٢/ ١٤٢)، و«الوسيط» للغزالي (١/ ٣٣١).

زَنَيَا فَارْجُمُوهُمَا "(١).

### فَضَّلَلُ

إذا لم يجدِ الجُنُبُ أو الحائضُ ماءً تَيَمَّمَا، ويباحُ لهما (٢) القراءةُ، والصَّلاةُ وغيرهُما، فإن أحدثَ حَرُمَتْ عليه الصَّلاةُ، ولم تحرمُ عليه القراءةُ، والجلوسُ في المسجدِ وغيرُهما ممَّا لا يحرمُ على المُحْدِثِ؛ كما إذا اغتسلَ ثم أحدثَ، وهذا ممَّا يُسْأَلُ عنه ويُسْتَغْرَبُ فيقال: جُنُبٌ يُمنعُ من الصَّلاةِ ولا يُمنعُ من قراءةِ القرآنِ والجلوسِ في المسجدِ من غيرِ ضرورةٍ كيف صورتُه؟ فهذه صورتُه.

ثم لا فرقَ فيما ذكرناه بين تيمُّم الجُنُبِ في الحضرِ والسَّفرِ، وذكرَ بعضُ أصحابِ الشَّافعيِّ أنَّه إذا تيمَّمَ في الحضرِ استباحَ الصَّلاةَ ولا يقرأُ بعدَها ولا [٣٠] يجلسُ في المسجدِ، والصَّحيحُ جوازُ ذلك كما قدَّمناه.

ولو تيمَّم ثم صلَّى وقرأً فرأى ماءً يلزمُهُ استعمالُه؛ فإنَّه يَحرُمُ عليه القراءةُ، وجميعُ ما يَحرمُ على الجُنُب حتى يغتسلَ.

ولو تيمَّمَ وصلَّى وقرأً ثم أرادَ التَّيمُّمَ لحدثٍ أو لفريضةٍ أخرى أو لغير ذلك فإنه لا يحرم عليه القراءة على المذهب الصحيح المختار (٣)، وفيه وجهٌ لبعضِ أصحابِ الشَّافعيِّ أنَّه لا يجوزُ، والمعروفُ الأوَّل.

<sup>(</sup>١) قال في «المجموع» (٢/١٦٣): «صرح به القاضي حسين والبغوي وآخرون».

<sup>(</sup>٢) في (الأصل): "يتيمم ويباح له"، وفي (ز): "تيمم ويباح له"، والمثبت من (ع).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الأم» للشافعي (١/ ٦٤).

أمَّا إذا لم يجدِ الجُنُبُ ماءً ولا ترابًا فإنَّه يُصلِّي لحُرمةِ الوقتِ على حسبِ حالِه (١) ويحرمُ عليه القراءةُ خارجَ الصَّلاةِ، ويحرمُ عليه أن يقرأ في الصَّلاةِ ما زادَ على فاتحةِ الكتاب.

وهل يحرمُ عليه قراءةُ الفاتحةِ؟ فيه وجهان:

الصَّحيحُ المختارُ: أنَّه لا يحرمُ بل يجبُ؛ فإنَّ الصَّلاةَ لا تصحُّ إلَّا بها، وكما جازت الصَّلاةُ للضَّرورةِ مع الجنابةِ؛ تجوزُ القراءةُ.

والثَّاني: لا يجوزُ؛ بل يأتي بالأذكارِ التي يأتي بها العاجزُ الذي لا يحفظُ شيئًا من القرآنِ؛ لأنَّ هذا عاجزُ شرعًا فصارَ كالعاجز حسًّا.

والصَّوابُ الأوَّل (٢) وهذه الفروعُ التي ذكرتُها يُحتاجُ إليها، فلهذا أشرتُ إليها بأوجزِ العباراتِ، وإلَّا فلها أدلةٌ وتَتِمَّاتُ كثيرةٌ معروفةٌ في كتبِ الفقهِ. والله أعلم.

### فَضَّلَّ

ويستحبُّ أن تكونَ القراءةُ في مكانٍ نظيفٍ مختارٍ، ولهذا استحبَّ جماعةٌ من العلماءِ القراءة في المسجد؛ لكونِه جامعًا للنَّظافةِ وشرفِ البقعةِ، ومُحَصِّلًا لفضيلةٍ أخرى؛ وهي الاعتكاف، فإنَّه ينبغي ذلك لكلِّ جالسٍ في المسجدِ أن ينويَ الاعتكاف؛ سواءٌ كثر جلوسُهُ أو قَلَّ؛ بل ينبغي أوَّلَ دخولِهِ المسجدَ أن ينويَ

<sup>(</sup>١) صلى على حسب حالِه: هو بفتح السِّين؛ أي: على قدرِ طاقتِه.

<sup>(</sup>۲) انظر: «الشرح الكبير» (۱/ ۱۸۵).

الاعتكاف، وهذا الأدبُ ينبغي أن يُعتنى به ويُشاعَ ذكرُه، ويعرفَه الصِّغارُ والعوامُّ، فإنَّه ممَّا يُغْفَلُ عنه (١).

وأمَّا القراءةُ في الحمَّام (٢)؛ فقد اختلفَ السَّلفُ في كراهَتِها: فقال أصحابُنا: «لا تُكره [٣١]» (٣)، ونقلَه الإمامُ المجمعُ على جلالتِه؛ أبو بكرِ بنُ المنذرِ في «الإشرافِ» عن إبراهيمَ النَّخَعِيِّ، ومالكِ (٤)، وهو قولُ عطاء (٥).

وذهب إلى كراهتِه جماعاتُ؛ منهم: عليُّ بنُ أبي طالبٍ عَلَيْهُ، رواهُ عنه ابنُ أبي داود، وحكاهُ ابنُ المنذرِ عن جماعةٍ من التَّابعين منهم: أبو وائل شقيقُ بنُ سلمة، والشَّعبيُّ، والحسنُ البصريُّ، ومكحول، وقبيصةُ بنُ ذؤيب، وَرَوَيْنَاهُ أيضًا عن إبراهيمَ النَّخعيِّ، وحكاهُ أصحابُنا عن أبي حنيفةَ عَلَيْهُمْ أجمعين (٦).

قال الشَّعبيُّ: «تُكرهُ قراءةُ القرآنِ في ثلاثةِ مواضع: الحمَّام، والحُشوشُ ( $^{(N)}$ ، وبيتُ الرَّحى؛ وهي تدور»  $^{(\Lambda)}$ .

<sup>(</sup>١) انظر: «البيان في مذهب الإمام الشافعي»؛ لأبي الحسين العمراني (٣/٥٩٦).

<sup>(</sup>٢) الحمَّامُ: معروفٌ، وهو مُذكَّرٌ عند أهل اللَّغة.

<sup>(</sup>٣) انظر: «البيان في مذهب الإمام الشافعي» (١/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الإشراف على مذاهب العلماء»؛ لابن المنذر (٢/ ٣٥٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: «شعب الإيمان» للبيهقي (٢٣٩٥).

<sup>(</sup>٦) انظر: «الأوسط في السنن والإجماع والاختلاف» (٢/١٢٤)؛ لابن المنذر، و«المغنى»؛ لابن قدامة (١/١٤٧)، و«بدائع الصنائع» للكاساني (٣٨/١).

 <sup>(</sup>٧) الحُشُوشُ: مواضعُ العَذِرَةِ والبولِ، المُتَّخذَةُ له، واحدُها حُشِّ؛ بفتحِ الحاءِ وضمِّها لُغتان.

<sup>(</sup>A) رواه ابن الضريس في «فضائل القرآن» (٤١).

وعن أبي ميسرةَ قال: «لا يُذكرُ اللهُ إلَّا في مكانٍ طيِّبٍ» (١). واللهُ أعلم.

وأمَّا القراءةُ في الطَّريق؛ فالمختارُ أنَّها جائزةٌ غيرُ مكروهةٍ إذا لم يَلْتَهِ صاحبُها، فإن الْتَهَى عنها كُرهت، كما كَرِهَ النَّبِيُّ ﷺ القراءة (٢) للنَّاعس مخافةً من الغلَط (٣).

وروى ابنُ أبي داودَ عن أبي الدَّرداء رَهُ اللَّهُ أَنَّهُ أَنَّهُ أَنَّهُ وَعَن عمرَ بنِ عبدِ العزيزِ رَغُلِللَهُ أَنَّه أذِنَ فيها (٤).

قال ابنُ أبي داود: حدَّثني أبو الرَّبيع، قال: أخبرنا ابنُ وهب، قال: سألتُ مالكًا عن الرَّجلِ يُصلِّي من آخرِ اللَّيلِ فيخرجُ إلى المسجدِ وقد بقي من السُّورةِ التي كان يقرأُ فيها شيءٌ؟ فقالَ: «ما أعلمُ القراءةَ تكونُ في الطَّريقِ»، وكرِهَ ذلك. وهو إسنادُ صحيحٌ عن مالكِ يَخْلَيْهُ (٥).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (۱۲۲۹)، وابن سعد في «الطبقات» (٦/ ١٠٧).

<sup>(</sup>٢) قوله: «القراءة»؛ سقط من (الأصل)، ومثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٣) روى البخاري (٢٠٩)، ومسلم (٧٨٦)؛ عن عائشة ﴿ أَنَ النبي ﷺ قال: ﴿إِذَا عَنْ عَائِشَة ﴿ وَهُوَ يُصَلِّي فَلْيَرْقُدْ، حَتَّى يَذْهَبَ عَنْهُ النَّوْمُ، فَإِنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا صَلَّى وَهُو نَعَسَ أَحَدُكُمْ إِذَا صَلَّى وَهُو نَعِسٌ، لَا يَدْرِي لَعَلَّهُ يَسْتَغْفِرُ فَيَسُبُ نَفْسَهُ ».

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن كثير في "فضائل القرآن" (ص٢٢٣)، وقد ثبت في "الصحيحين" عن عبد الله بن مغفل هي أنه قال: "رأيتُ رسولَ اللهِ على يومَ فَتْحِ مَكَّةَ وهو يَقْرَأُ على راحلتِهِ سُورةَ الفتح»، وهذا لفظ رواية البخاري (٤٧٤٧)، وفي رواية مسلم (٤٩٤): "قرأ النبيُ على عامَ الفتح في مَسِيرٍ له سورةَ الفتح على راحلته».

<sup>(</sup>٥) ذكره ابن كثير في "فضائل القرآن" (ص٢٢٣)، وعزاه أيضًا لابن أبي داود.

#### فَضَّلِلُ

يُستحبُّ للقارئِ في غيرِ الصَّلاةِ أن يستقبلَ القبلةَ، فقد جاءَ في الحديث: «خَيْرُ الْمَجَالِسِ مَا اسْتُقْبِلَ بِهِ الْقِبْلَةُ»(١).

ويجلسُ مُتخشِّعًا بسكينةٍ ووقارٍ، مُطْرِقًا رأسَهُ، ويكونُ جلوسُهُ وحدَه في تحسينِ أدبِه وخضوعِه؛ كجلوسِه بين يدي مُعلِّمِه، فهذا هو الأكملُ، ولو قرأ قائمًا أو مُضطَّجعًا أو في فراشِه أو على غيرِ الأكملُ، ولو قرأ قائمًا أو مُضطَّجعًا أو في فراشِه أو على غيرِ [٣٢] ذلك من الأحوالِ؛ جازَ، وله أجرٌ، ولكن دونَ الأوَّلِ، قال اللهُ تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلنَّيلِ وَٱلنَّهَارِ لَآينِ تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلنَّيلِ وَٱلنَّهَارِ لَآينِ لَاَوْلِهِمَ اللهُ وَلَيْ جُنُوبِهِمَ اللهُ وَلَيْ جُنُوبِهِمَ اللهُ عمران: ١٩٠، ١٩٠].

وثبت في الصَّحيحِ عن عائشةَ عَيْنًا قالت: «كان رسولُ اللهِ ﷺ يتَّكِئُ في حجري (٢) وأنا حائضٌ فيقرأُ القرآنَ». رواهُ البخاريُّ ومسلمٌ (٣).

وفي روايةٍ: «يقرأُ القرآنَ ورأسُهُ في حجري» (٤).

وعن أبي موسى الأشعريِّ رَفِيْ قَال: «إنِّي أقرأُ في صلاتي، وأقرأُ على فراشى»(٥).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٢٦٤٥٧)، والطبراني في «الأوسط» (٨٣٦١)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١٤٥٨٨)، وقال: «ولم يثبت في ذلك إسناد».

<sup>(</sup>٢) حَجْرُ الإنسانِ: بفتح الحاءِ وكسرِها لُغتان.

<sup>(</sup>٣) انظر: «صحيح البخاري» (٢٩٧)، و«صحيح مسلم» (٣٠١).

<sup>(</sup>٤) انظر: «صحيح البخاري» (٧٥٤٩).

<sup>(</sup>٥) انظر: «صحيح البخاري» (٤٠٨٨).

وعن عائشةَ عَلَيْهُا قالت: «إنِّي لأقرأُ حزبي وأنا مُضطَّجعةُ على السَّرير»(١).

### فَضَّللٌ

فإذا أرادَ الشُّروعَ في القراءةِ استعاذَ فقال: أعوذُ باللهِ من الشَّيطانِ الرَّجيم، هكذا قال الجمهورُ من العلماء، وقال بعضُ الشَّلفِ: يتعوَّذُ بعدَ القراءةِ لقولِهِ تعالى: ﴿فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرُءَانَ فَٱسْتَعِذُ بِٱللَهِ﴾ السَّلفِ: يتعوَّذُ بعدَ القراءةِ عند الجمهورِ: إذا أردتَ القراءةَ فاستعذْ.

ثم صفةُ التَّعوُّذِ كما ذكرناه، وكان جماعاتُ من السَّلف يقولون: أعوذُ باللهِ السَّميعِ العليم من الشَّيطانِ الرَّجيم، ولا بأسَ بهذا، ولكن الاختيارُ هو الأوَّل (٢) ثم إنَّ التَّعوُّذَ مُستحبُّ؛ ليس بواجبٍ، وهو مُستحبُّ لكلِّ قارئٍ؛ سواءٌ كان في الصَّلاةِ أو غيرِها، ويُستحبُّ في الصَّلاةِ في كلِّ ركعةٍ على الصَّحيح من الوجهين عند أصحابِنا (٣)، وعلى الوجهِ الثَّاني إنَّما يُستحبُّ في الرَّكعةِ الأولى، فإن تركه في الأولى أتى به في الثَّانية، ويُستحبُّ التَّعوذُ في التَّكبيرةِ الأولى من صلاةِ الجِنازةِ (٤) على أصحِّ الوجهين.

<sup>(</sup>١) رواه عبد الرزاق في «المصنف» (١٣٢٢)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٨٥٧١).

<sup>(</sup>٢) قال الرافعي في «الشرح الكبير» (١/ ٤٩٠): «وصيغة التعوذ: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، ذكره الشافعي والمسلم ورد في لفظ الخبر، وحكى القاضي الروياني عن بعض أصحابنا: أن الأحسن أن يقول: أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم، ولا شك أن كلًا منهما جائز مؤدِّ للغرض».

<sup>(</sup>٣) انظر: «الشرح الكبير» للرَّافعي (١/ ٤٩٠).

<sup>(</sup>٤) الجنازة: بكسر الجيم وفتحِها، من جَنزَ إذا سَترَ.

#### فَضَّلَّ

وينبغي أن يُحافظ على قراءة: ﴿ لِنِسْ مِ اللّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ في أوّلِ كلّ سورةٍ سوى براءة؛ فإنّ أكثر العلماء قالوا: إنّها آية، حيث كُتبتْ في المصحفِ (١) ، وقد [٣٣] كُتبتْ في أوائلِ السُّورةِ ، وإذا أحلّ بالبسملةِ فإذا قرأَهَا كان مُتيقِّنًا قراءة الْخَتْمَةِ ، أو السُّورةِ ، وإذا أحلّ بالبسملةِ كان تاركًا لبعضِ القرآنِ عند الأكثرين ، فإن كانت القراءة في وظيفة عليها جُعْلٌ كالأسباع ، والأجزاءِ التي عليها أوقافٌ وأرزاقٌ ؛ كان الاعتناء بالبسملةِ أكثر ؛ ليُتْقِنَ قراءة الختمة ؛ ليستحق ما يأخذه يقينًا (٢) ، فإنّه إذا تركها لم يستحق شيئًا من الوقفِ عند مَن يقولُ : البسملة من أوّلِ السُّورةِ ، وهذه نفيسة يتأكّدُ الاعتناء بها وإشاعتها .

### فَضِّللُّ

فإذا شرعَ في القراءةِ فليكن شأنُه الخشوعَ والتَّدبرَ عند القراءةِ، والدَّلائلُ عليه أكثرُ من أن تُحصرَ، وأشهرُ وأظهرُ من أن تُحصرَ، وأشهرُ وأظهرُ من أن تُذكرَ، فهو المقصودُ المطلوبُ، وبه تنشرحُ الصُّدورُ، وتستنيرُ القلوبُ، قال اللهُ عَلَى : ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ [النساء: ١٦]، وقال تعالى: ﴿كِنَابُ أَزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبْرَكُ لِيَّلَبَّرُواْ ءَايتِهِ ﴾ [ص: ٢٩].

والأحاديثُ فيه كثيرةٌ، وأقاويلُ السَّلف فيه مشهورةٌ، وقد بات جماعةٌ من السَّلفِ يتلونَ آيةً واحدةً يتدبَّرونَها ويردِّدونَها إلى

<sup>(</sup>۱) وهو قول الشافعي وعامة أصحابه وأحمد وعطاء والزهري وأبي علي بن أبي هريرة وابن المبارك؛ كما في «حلية العلماء»، لأبي بكر الشاشي (۲/ ٨٥ ـ ٨٦).

<sup>(</sup>٢) قوله: «ليستحق ما يأخذه يقينًا»؛ سقط من (الأصل)، ومثبت من (ز)، و(ع).

الصَّباحِ، وقد صَعِقَ جماعاتُ من السَّلفِ عند القراءةِ، وماتَ جماعةُ منهم حالَ القراءةِ، ورَوَيْنَا عن بَهْزِ بن حكيم أَنَّ زُرَارَةَ بنَ أُوفى التَّابعيَّ الجليلَ صَلَّقَهُمْ في صلاةِ الفجرِ فقراً حتى إذا بلغَ: ﴿ وَفَى التَّابِعِيَّ الجليلَ صَلَّقَهُمْ في صلاةِ الفجرِ فقراً حتى إذا بلغَ: ﴿ وَفَي النَّاقُورِ فَي فَنْ لِكَ يَوْمَ إِذِ يَوْمُ عَسِيرٌ فَي عَلَى ٱلْكَفِرِينَ غَيْرُ يَسِيرٍ ﴾ وأَإِذَا نُقِرَ فِي ٱلنَّاقُورِ فَي فَنْ لِكَ يَوْمَ إِذِ يَوْمُ عَسِيرٌ فَي عَلَى ٱلْكَفِرِينَ غَيْرُ يَسِيرٍ ﴾ [المدثر: ٨ ـ ١٠]؛ خرَّ مينيًا، قال بهز: «فكنتُ فيمَن حملَه» (١٠).

وكان أحمدُ بنُ أبي الحواريِّ رَفِيْكُنِهُ (٢) وهو ريحانُةُ الشَّام؛ كما قال أبو القاسم الجُنيِّدُ رَظِّلَهُ: إذا قُرئَ عندَه القرآنُ يصيحُ ويَصعقُ (٣).

قال ابنُ أبي داود: وكان القاسمُ بنُ عثمانَ الجُوعِيُّ وَعَلَللهُ يُنكرُ ذلك على ابنِ أبي الحواريِّ، وكان الجُوعِيُّ فاضلًا من مُحدِّثي أهلِ [٣٤] دمشقَ، تقدَّم في الفضلِ على ابنِ أبي الحواريِّ (٤)، قال: وكذلك أنكرهُ أبُو (٥) الجوزاءِ (٦) وقيسُ بنُ حَبْتَرٍ وغيرُهما (٧).

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في «الزهد» (۱۳۸۳)، والترمذي في «السنن» (٤٤٥)، والحاكم في «المستدرك» (۳۸۷۱)، وابن سعد في «الطبقات» (٧/ ١٥٠)، وأبو نعيم في «الشُّعَب» (١٥٠/٢).

<sup>(</sup>٢) أحمدُ بنُ أبي الحواريِّ: بفتحِ الحاءِ، وكسرِ الرَّاءِ، ومنهم مَن يفتحُ الرَّاءَ، وكانَ شيخُنا أبو البقاءِ خالدٌ النَّابلسيُّ كَلْهُ يحكيهِ، ورُبَّما اختارَه، وكانَ علَّامَةَ وقتِهِ في هذا الفنِّ كَلْهُ، مع كمالِ تحقيقِهِ فيه، واسمُ أبي الحَواريِّ: عبدُ اللهِ بنُ ميمونِ بنِ عبَّاس بن الحارثِ.

<sup>(</sup>۳) رواه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٤٩/٤٩).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) في (الأصل): «ابن»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٦) أبو الجَوزاء: بفتح الجيم والزَّاي، اسمُهُ: أوسُ بنُ عبدِ اللهِ، وقيلَ: أوسُ بنُ خالد.

 <sup>(</sup>٧) انظر: «حلية الأولياء» لأبي نعيم (٣/ ٨٠)، و«المعرفة والتاريخ» ليعقوب بن سفيان
 (٣/ ١٨٨).

قلتُ: والصَّوابُ عدمُ الإنكارِ إلَّا على مَن اعترفَ بأنَّه يفعله تَصَنُّعًا. واللهُ أعلم.

وقال السَّيِّدُ الجليلُ ذو المواهبِ والمعارفِ: إبراهيمُ الخوَّاصُ وَلَيْهُ وأرضاه: «دواءُ القلبِ خمسةُ أشياء: قراءةُ القرآنِ بالتَّدبُّرِ، وخلاءُ البطنِ، وقيامُ اللَّيلِ، والتَّضرُّعُ عند السَّحَرِ، ومجالسةُ الصَّالحين (۱) (۲).

### فَضّللُ

#### في استحباب ترديد الآية للتدبر

قد قدَّمنا في الفصلِ قبلَه الحثَّ على التَّدبُّرِ وبيانَ موقِعِه وتأثُّرَ السَّلفِ به ورَوَيْنَا عن أبي ذرِّ رَفِيْهُ (٣) قال: قامَ النَّبيُّ عَلَيْهُ بآيةٍ بآيةً يُردِّدُها حتَّى أصبح، والآية: ﴿إِن تُعَلِّمُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكُ وَإِن تَغْفِرُ لَهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكُ وَإِن تَغْفِرُ لَهُمْ فَإِنَّهُمْ أَنَتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحُرَيمُ (المائدة: ١١٨]. رواهُ النَّسائيُّ وابنُ ماجَه (٤).

وعن تميم الدَّارِيِّ ظَيْظَنَهُ أَنَّه كَرَّرَ هذه الآيةَ حتى أصبحَ: ﴿أَمْ حَسِبَ اللَّذِينَ اَجْتَرَّحُوا السَّيِّعَاتِ أَن نَجَعَلَهُمْ كَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ سَوَآءَ تَعْيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ سَآءَ مَا يَعُكُمُونَ ﴿ [الجاثية: ٢١] (٥).

<sup>(</sup>١) الرَّجلُ الصَّالحُ: هو القائمُ بحقوقِ اللهِ تعالى، وحقوقِ العبادِ كذلك، قالَهُ ابنُ الزَّجَّاجِ وصاحبُ المطالع وغيرُهما.

<sup>(</sup>٢) رواه أُبو نعيم في «حلية الأولياء» (١٠/٣٢٧).

<sup>(</sup>٣) أبو ذرِّ: اسمُهُ جُنْدُب، وقيل: بُرَيْر بضمِّ الموحدةِ، وتكرير الرَّاء.

<sup>(</sup>٤) انظر: "سنن النسائي" (١٠١٠)، و"سنن ابن ماجه" (١٣٥٠).

<sup>(</sup>٥) اجترحوا السَّيِّاتِ: اكتسبُوها. والأثر رواه النسائي في «السنن الكبرى» (١١٨٣٣)، وأحمد = وابن المبارك في «الزهد» (٩٤)، وأحمد =

وعن عبَّادِ بنِ حمزةَ رَفِيْ قَال: «دخلتُ على أسماءَ رَفِيْهَ وهي تقرأً: ﴿فَمَنَ اللَّهُ عَلَيْنَا وَوَقَلْنَا عَذَابَ ٱلسَّمُومِ ﴿ [الطور: ٢٧]، فوقفتُ عندها فجعلتْ تُعيدُها وتدعو، فطالَ عليَّ ذلك، فذهبتُ (١) إلى السُّوقِ، فقضيتُ حاجتي ثم رجعتُ وهي تُعيدُها وتدعُو (٢٠).

ورُوِيَتْ هذه القصةُ عن عائشةَ عَيْلِهَا (٣).

وردَّدَ ابنُ مسعودٍ رَضْلِطْهُ: ﴿ رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٤] (٤).

وردَّدَ سعيدُ بنُ جُبير: ﴿وَٱتَّقُواْ يَوْمَا تُرُجَعُونَ فِيهِ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٨١] (٥).

وردَّدَ أيضًا: ﴿فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ إِذِ ٱلْأَغْلَلُ فِي آَعْنَقِهِمْ وَٱلسَّلَسِلُ يُسْحَبُونَ ﴾ [غافر: ٧٠، ٧٠]

وردَّدَ أيضًا: ﴿مَا غُرَّكَ بِرَبِّكَ ٱلۡكَرِيمِ ﴾ [الانفطار: ٦] (٧).

= في «الزهد» (١٠١٥)، وأبو داود في «الزهد» (٣٧٩)، والطبراني في «المعجم الكبه» (١٢٥٠).

(٤) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٦٦٧).

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «فذهب»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (۲۰۹۲).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٦٠٩١).

<sup>(</sup>٥) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٥٣٥١)، وأحمد في «الزهد» (٢١٦٥)، وأبو نعيم في «حلية الأولياء» (٢٧٢/٤).

<sup>(</sup>٦) رواه وكيع في «الزهد» (١٥٦)، وعبد الرزاق في «المصنف» (١٩٦)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٨٤٥٥)، وابن سعد في «الطبقات» (٢٦٠/٦)، وأبو نعيم في «الحلمة» (٢٧٢/٤).

<sup>(</sup>٧) رواه عبد الرزاق في «المصنف» (٤١٩٦).

وكان الضَّحاكُ إذا تلا: ﴿ لَهُم مِّن فَوْقِهِمْ ظُلَلُ مِّنَ ٱلنَّارِ وَمِن تَخْيِمْ ظُلَلُ مِّنَ ٱلنَّارِ وَمِن تَخْيِمْ ظُلَلُ ﴾ [الزمر: ١٦]، ردَّدَهَا إلى السَّحَر (١).

### فَضْلَلُ

#### في البكاء عند قراءة القرآن

قد تقدَّم في الفَصْلَيْنِ المتقدِّمَيْن بيانُ ما يَحملُ [٣٥] على البكاءِ في حالِ القواءةِ، وهو صفةُ العارفين، وشعارُ عبادِ اللهِ الصَّالِحين (٢٠)، قال اللهُ تعالى: ﴿وَيَخِرُّونَ لِلْأَذَقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمُ وَكَالِهُمُ اللهُ عَالَى اللهُ تعالى اللهُ تعالى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

وقد وردتْ فيه أحاديثُ كثيرةٌ وآثارُ السَّلف فمن ذلك عن النبي ﷺ: «اقْرَقُوا الْقُرْآنَ وَابْكُوا فَإِنْ لَمْ تَبْكُوا فَتَبَاكُوْا»(٣).

وعن عمرَ بنِ الخطَّابِ رَفِيْ اللهُ على بالجماعةِ الصُّبحَ فقراً بسورةِ يوسفَ فبكى حتى سالتْ دموعُهُ على ترقُوتِه (٤٠).

وفي روايةٍ: «أنَّه كان في صلاةِ العشاءِ»(٥).

فيدلُّ على تكرُّرِه منه، وفي روايةٍ: «بكى حتى سمعوا بكاءَه

<sup>(</sup>١) لم أقف عليه مسندًا.

<sup>(</sup>٢) الشِّعارُ: بكسر الشِّين؛ العَلَامَة.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجه (١٣٣٧)، (٤١٩٦)، وقال العراقي في «تخريج أحاديث الإحياء»: «أخرجه ابن ماجه من حديثِ سعدِ بنِ أبي وقاصِ بإسنادٍ جيِّد».

<sup>(</sup>٤) انظر: «فضائل القرآن»؛ لأبي عبيد (ص١٣٧).

<sup>(</sup>٥) رواه عبد الرزاق في «المصنف» (٢٧٠٣)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٥) رواه عبد الرزاق في «الشُّعب» (١٨٩٦).

من وراءِ الصُّفوف»(١).

وعن أبي رجاءٍ قال: «رأيتُ ابنَ عبَّاسٍ وتحتَ عينيه مثلُ الشِّراكِ البالي من الدُّموع»(٢).

وعن أبي صالح قال: قَدِمَ ناسٌ من أهلِ اليمنِ على أبي بكرٍ الصِّديقِ وَيُطْهِنهُ فَقَال أبو بكرٍ وَيُطْهِنهُ: «هكذا كُنَّا»(٣).

وعن هشام قال: «رُبَّما سمعتُ بكاءَ محمدِ بنِ سيرين في اللَّيل وهو في الصَّلاة»(٤).

والآثارُ في هذا كثيرةٌ لا يُمكنُ حصرُها، وفيما أشرنا إليه ونبَّهنا عليه كفايةٌ، واللهُ أعلم.

قال الإمامُ أبو حامدٍ الغزاليُّ وَعَلَيْهُ: «البكاءُ مُستحبُّ مع القراءةِ وعندَها، قال: وطريقُه في تحصيلِه أن يُحْضِرَ في قلبِه الحزنَ؛ بأن يتأمَّلَ ما فيه من التَّهديدِ والوعيدِ الشَّديدِ، والوثائقِ والعهودِ، ثم يتأمَّلَ تقصيرَه في ذلك؛ فإن لم يَحضرُه حزنٌ وبكاءٌ

<sup>(</sup>١) المصادر السابقة.

<sup>(</sup>٢) الشِّراكُ: بكسرِ الشِّينِ، هو السَّيرُ الدَّقيقُ الذي يكونُ في النَّعلِ على ظهرِ القدمِ. والأثر رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٥٥٢٢)، وأحمد في «الزهد» (٧٨٤)، وفي «فضائل الصحابة» (١٨٤٣)، وأبو داود في «الزهد» (٣٢٧).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٥٥٢٤)، وأبو نعيم في «الحلية» (١/٣٣).

<sup>(</sup>٤) رواه البيهقي في «شعب الإيمان» (٢٩٠٤)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٢٠٩/٥٣).

كما يحضرُ الخواصَّ فليبكِ على فَقْدِ ذلك، فإنَّه من أعظمِ المصائب»(١).

## فَضَّللٌ

وينبغي أن يُرتِّلَ قراءتَه وقد اتَّفقَ العلماءُ على استحبابِ التَّرَتُّل، قال الله تعالى: ﴿وَرَبِّلِ ٱلْقُرُءَانَ تَرْتِيلًا﴾ [المزمل: ٤].

وثبتَ عن أمِّ سلمةَ رَقِيْهَا (٢) أَنَّها نعتت قراءةَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ [٣٦] «قراءةً مُفَسَّرةً، حرفًا حرفًا». رواهُ أبو داودَ والتِّرمذيُّ والنَّسائيُّ قال التِّرمذيُّ: «حديثُ حسنٌ صحيحٌ» (٣).

وعن معاوية بنِ قُرَّة، عن عبدِ اللهِ بنِ مُغفَّلِ ضَيْظِيهُ (٤) قال: «رأيتُ رسولَ اللهِ ﷺ يومَ فتحِ مكَّةَ على ناقتِهِ يقرأُ سورةَ الفتحِ فَرَجَّعَ في قراءتِه». رواهُ البخاريُّ ومسلمٌ (٥).

وعن ابنِ عبَّاسِ عِيْنِهَا قال: «لأنْ أقرأَ سورةً أرتِّلُها أحبُّ إليَّ من أن أقرأَ القرآنَ كلَّه» (٦٠).

وعن مجاهدٍ أنَّه سُئلَ عن رجلينِ قرأً أحدُهُما البقرة

<sup>(</sup>١) انظر: «الإحياء» (١/ ٢٧٧).

<sup>(</sup>٢) أمُّ سلمةَ: اسمُها هندُ بنتُ أبي أُمَيَّةَ، وقيل: رملةُ؛ وليس بشيءٍ.

<sup>(</sup>٣) انظر: «سنن أبي داود» (١٤٦٦)، و«سنن الترمذي» (٢٩٢٣)، و«سنن النسائي» (١٠٢٢).

<sup>(</sup>٤) عبدُ اللهِ بنُ مُغَفَّل: بضمِّ الميم، وفتح الغَيْنِ المعجمةِ والفاءِ.

<sup>(</sup>۵) انظر: «صحيح البخاري» (٤٢٨١)، و«صحيح مسلم» (٧٩٤).

<sup>(</sup>٦) رواه ابن المبارك في «الزهد» (١١٩٣)، والآجري في «أخلاق حملة القرآن» (٩٠)، والتيهقي في «السنن الكبرى» (٢٢٥٨)، وفي «شعب الإيمان» (١٨٨٢).

وآلَ عمرانَ، والآخر قرأَ البقرةَ وحدَها وزَمَنُهُما وركوعُهما وسجودُهُما وركوعُهما وسجودُهُما وجلوسُهُما سواءٌ؟ قال: «الذي قرأَ البقرةَ وحدَها أفضل»(١).

وقد نُهيَ عن الإفراطِ في الإسراعِ، ويُسمَّى الهذَّ فثبتَ عن عبدِ اللهِ بنِ مسعودٍ ضَلَّى أنَّ رجلًا قال له: إنِّي أقرأُ المفصَّلَ في ركعةٍ واحدةٍ، فقال عبدُ اللهِ: «هذا كهذِّ الشِّعرِ، إنَّ أقوامًا يقرؤونَ القرآنَ لا يُجاوزُ تراقِيَهم، ولكن إذا وقعَ في القلبِ فَرَسَخَ فيه نفع». رواهُ البخاريُّ ومسلمٌ، وهذا لفظُ مسلمٍ في إحدى رواياته (۲)

قال العلماء: والتَّرتيلُ مُسْتَحَبُّ للتَّدبُّرِ ولغيرِه، قالوا: ولهذا: يُستحبُّ التَّرتيلُ للعجميِّ الذي لا يفهمُ معناهُ؛ لأنَّ ذلك أقربُ إلى التَّوقيرِ والاحترام، وأشدُّ تأثيرًا في القلب.

### فَضَّلَلُ

ويُستحبُّ إذا مرَّ بآيةِ رحمةٍ أن يسألَ الله تعالى من فضلِهِ، وإذا مرَّ بآيةِ عذابٍ أن يستعيذَ باللهِ من الشَّرِّ، أو من العذابِ، أو يقول: اللَّهمَّ إنِّي أسألكَ العافيةَ من كلِّ مكروهٍ، أو نحو ذلك، وإذا مرَّ بآيةِ تنزيهٍ للهِ ﷺ نزَّه، فقال: سبحانه وتعالى، أو تبارك

<sup>(</sup>۱) رواه ابن المبارك في «الزهد» (۱۲۸۵)، وعبد الرزاق في «المصنف» (۲۱۸۸)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (۸۷۳۵)، والآجري في «أخلاق حملة القرآن» (۹۱).

<sup>(</sup>۲)  $(VV)^*$  ( $(VV)^*$ ) ( $(VV)^*$ ) ( $(VV)^*$ ) ( $(VV)^*$ )  $(VV)^*$ ) ( $(VV)^*$ )  $(VV)^*$ )  $(VV)^*$ 

وتعالى، أو جلَّت ( عظمةُ ربّنا، فقد صحَّ عن حذيفةَ بنِ اليمانِ وَ اللهِ قال [٣٧]: «صلَّيتُ مع النّبيّ وَ اللهِ فافتتحَ البقرةَ، فقلتُ: يُصلّي بها في البقرة، فقلتُ: يركعُ عند المائةِ ثم مضى، فقلتُ: يُصلّي بها في ركعةٍ، فمضى، فقلتُ: يركعُ بها، ثم افتتحَ النّساءَ، فقرأَها، ثم افتتحَ النّساءَ، فقرأَها، ثم افتتحَ آلَ عمرانَ، فقرأها، يقرأُ مُتَرَسِّلًا، إذا مرَّ بآيةٍ فيها تسبيحُ سبّح، وإذا مرَّ بسؤالٍ سألَ، وإذا مرَّ بتعوُّذٍ تعوَّذَ». رواهُ مسلمٌ في «صحيحه» (٢).

وكانت سورةُ النساءِ في ذلك الوقتِ مقدَّمةً على آلِ عمرانَ.

قال أصحابُنا رحمهم الله: ويُستحبُّ هذا السُّؤالُ والاستعاذةُ والتَّسبيحُ لكلِّ قارئ؛ سواءٌ كان في الصَّلاةِ أو خارجًا منها، قالوا: ويُستحبُّ ذلك في الصلاة (٣) للإمام والمأمومِ والمنفردِ؛ لأنَّه دعاءٌ، فاستوَوا فيه كالتَّأمين عُقَيْبَ الفاتحة (٤).

وهذا الذي ذكرناهُ من استحبابِ السُّؤالِ والاستعاذةِ هو مذهبُ الشَّافعيِّ وجماهيرِ العلماءِ رحمهم اللهُ تعالى، وقال أبو حنيفةَ كَلِّللهُ: لا يُستحبُّ ذلك بل يُكرهُ (٥).

والصَّوابُ قولُ الجماهير لما قدَّمناهُ.

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «وجلت»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>۲) انظر: «صحیح مسلم» (۷۷۲).

<sup>(</sup>٣) قوله: «في الصلاة»؛ سقط من (الأصل)، ومثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٤) انظر: «المهذب» للشيرازي (١٦٤/١).

<sup>(</sup>٥) انظر: «البحر الرائق شرح كنز الدقائق» (١/ ٣٦٤).

## فَضّللُ

ومما (۱) يُعتنى به ويَتأكّد الأمرُ به احترامُ القرآنِ من أمورٍ قد يتساهلُ فيها بعضُ الغافلينَ (۱) القارئينَ المجتمعينَ، فمن ذلك؛ اجتنابُ الضَّحكِ واللَّغطِ (۳) والحديثِ في خلالِ القراءة؛ إلَّا كلامًا يُضطَّرُ إليه، ولْيَمْتَثِلْ أمرَ اللهِ ﷺ، قال اللهُ تعالى: ﴿وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْءَانُ فَأَسْتَمِعُواْ لَهُ وَأَنْصِتُوا ﴾ [الأعراف: ٢٠٤].

وليَقتدِ بما رواهُ ابنُ أبي داودَ عن ابنِ عمرَ وَاللهُ : "أَنَّه كانَ إذا قرأً القرآنَ لا يتكلَّمُ حتى يفرغَ ممَّا أرادَ أن يقرأَه». رواهُ البخاريُّ في "كتابِ في "صحيحِهِ"، وقال: "لم يتكلَّمْ حتى يفرغَ منه"، ذكرَه في "كتابِ التَّفسير" في قولِ اللهِ تعالى: ﴿ نِسَآ قُكُمُ حَرْثُ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٣] (٤).

ومن ذلك العبثُ باليدِ وغيرِها، فإنَّه يُناجي [٣٨] ربَّه ﷺ؛ فلا يعبثُ بين يديهِ، ومن ذلك النَّظرُ إلى ما يُلهى ويُبدِّدُ الذِّهنَ.

وأقبحُ من هذا كلّه النَّظرُ إلى ما لا يجوزُ النَّظرُ إليه؛ كالأمردِ وغيرِه، فإنّ النَّظرَ إلى الأمردِ الحسنِ من غيرِ حاجةٍ حرامٌ؛ سواءٌ كان بشهوة أو بغيرها، سواءٌ أمِنَ الفتنة أم لم يأمنها، هذا هو المذهبُ الصَّحيحُ المختارُ عند العلماءِ، وقد نصَّ الشَّافعيُ وَ اللهُ على تحريمِه، ومَن لا يُحصى من العلماءِ وَ العلماءِ وَ اللهُ .

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «وما»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٢) قوله: «الغافلين»؛ سقط من (ع).

<sup>(</sup>٣) اللَّغَطُ: بفتح الغَيْنِ وإسكانِها لُغتان، هو اختلاطُ الأصواتِ.

<sup>(</sup>٤) انظر: «صحيح البخاري» (٤٥٢٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: «المهذب» (٢/ ٣٤)، و«البيان في مذهب الإمام الشافعي» (٩/ ١٢٩).

ودليلُه قولُه تعالى: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَدِهِمْ ﴾ [النور: ٣٠]؛ لأنَّه في معنى المرأة؛ بل ربَّما كان بعضُهم أو كثيرٌ منهم أحسنَ من كثيرٍ من النِّساء، ويتمكَّنُ من أسبابِ الريبة فيه، ويتسهَّلُ من طُرُقِ الشَّرِّ في حقِّه ما لا يتسهَّلُ في حقِّ المرأة، فكان تحريمُه أولى.

وأقاويلُ السَّلفِ في التَّنفيرِ منهم أكثرُ من أن تُحصرَ، وقد سمَّوهم الأنتان؛ لكونهم مستقذرين شرعًا، وأمَّا النَّظرُ إليه في حالِ البيعِ والشِّراءِ والأخذِ والعطاءِ والتَّطبيبِ والتَّعليمِ ونحوِها من مواضعِ الحاجةِ فجائزُ للضَّرورة؛ لكن يقتصرُ النَّاظرُ على قدرِ الحاجةِ، ولا يُديمُ النَّظرَ من غيرِ ضرورةٍ، وكذا المُعلِّمُ إنَّما يُباحُ له النَّظرُ الذي يحتاجُ إليه، ويحرمُ عليهم كلِّهم في كلِّ الأحوالِ النَّظرُ الذي يحتاجُ إليه، ويحرمُ عليهم كلِّهم في كلِّ الأحوالِ النَّظرُ بالشَّهوةِ إلى كلِّ أحدٍ؛ رجلًا كان أو امرأةً، مَحْرَمًا كانت المرأةُ أو بالشَّهوةِ إلى كلِّ النَّظرُ بالشَّهوةِ إلى محارمِهِ كبنتِه أو أمِّهِ (١). واللهُ أصحابُنا: يحرمُ النَّظرُ بالشَّهوةِ إلى محارمِهِ كبنتِه أو أُمِّهِ (١). واللهُ أعلم.

وعلى الحاضرين مجلسَ القراءةِ إذا رأوا شيئًا من هذه المنكراتِ المذكوراتِ وغيرِها أن ينهَوا عنه على حسبِ الإمكانِ؛ باليدِ لِمَن قَدِرَ، وباللِّسانِ لمَن عجزَ عن اليدِ وقدرَ على اللِّسانِ [٣٩] وإلَّا فليُنكرْ بقلبِه. واللهُ أعلم.

<sup>(</sup>۱) انظر: «الشرح الكبير» للرافعي (٧/ ٤٧٦).

# فَضّللُ

لا يجوزُ قراءةُ القرآنِ بالعَجَمِيَّةِ؛ سواءٌ أحسن (۱) العربيَّةَ أم لم يُحسنُها، سواءٌ كان (۲) في الصَّلاةِ أم في غيرِها، فإن قرأَ بها في الصَّلاةِ لم تصح صلاتُه، هذا مذهبنا ومذهبُ مالكِ وأحمدَ وداودَ وأبي بكرِ بنِ المنذر (۳).

وقال أبو حنيفة: «يجوزُ ذلك، وتصحُّ بهِ الصَّلاةُ»(٤).

وقال أبو يوسف ومحمَّدُ: «يجوزُ ذلك لمَن لم يحسنْ العربيَّةَ، ولا يجوزُ لمَن يُحسنُها»(٥).

# فَضْلَلُ

تجوزُ قراءةُ القرآنِ بالقراءاتِ السَّبعِ المُجمعِ عليها، ولا يجوزُ بغيرِ السَّبعِ ولا بالرواياتِ الشَّاذَةِ المنقولةِ عن غير القِراءات (٢) السَّبع (٧)، وسيأتي في البابِ السَّابعِ - إن شاءَ اللهُ تعالى - بيانُ اتَّفاقِ الفقهاءِ على استتابةِ من أقرأَ بالشَّواذِّ أو قرأَ بها.

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «إن حسن»، وفي (ع): «كان أحسن»، والمثبت من (ز).

<sup>(</sup>۲) في (الأصل)، و(ع)؛ «إن كان»؛ والمثبت من (ز).

<sup>(</sup>٣) انظر: «شرح مختصر خليل» للخرشي (١/ ٢٧٤)، و«الحاوي الكبير» للماوردي (٢/ ١١٣)، و«الكافي في فقه ابن حنبل» لابن قدامة (١/ ٢٤٢)، و«المحلى» لابن حزم (٢/ ٢٨٥)، و«الأوسط» لابن المنذر (٣/ ١١٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الهداية شرح البداية» للمرغيناني (١/ ٤٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: «المبسوط» للسرخسى (١/٦٦).

<sup>(</sup>٦) في (الأصل)، و(ع): «القُرَّاء»، والمثبت من (ز).

<sup>(</sup>V) القراءت العشر كلها صحيحة متواترة.

قال أصحابُنا وغيرُهم: لو قرأَ بالشَّواذِّ في الصَّلاةِ بطلتْ صلاتُه، إن كان عالمًا، وإن كان جاهلًا لم تبطلْ ولم تُحسبْ له تلك القراءةُ، وقد نقلَ الإمامُ أبو عُمر<sup>(۱)</sup> بنُ عبدِ البرِّ الحافظُ إجماعَ المسلمينَ على أنَّه لا تجوزُ القراءةُ بالشَّاذِّ، وأنَّه لا يُصلَّى خلفَ مَن يقرأُ بها<sup>(۱)</sup>.

قال العلماءُ: فمَن قرأَ بالشَّاذِ إِن كَانَ جَاهِلًا بِهِ أُو بَتَحْرِيمِهِ عُرِّفَ ذَلك، فإنْ عَادَ إليه أو كَانَ عَالمًا بِهِ عُزِّرَ تَعْزِيرًا بليغًا إلى أَن يُنتهي عن ذلك، ويجبُ على كلِّ مُتمكِّنٍ من الإنكارِ عليه ومنعِهِ؛ الإنكارُ والمنعُ.

## فَضْلَلُ

إذا ابتداً بقراءة إحدى القرُّاء؛ فينبغي أن يستمرَّ على تلك القراءة بها ما دام الكلامُ مرتبطًا، فإذا انقضى ارتباطُه فله أن يقرأ بقراءة أحدٍ من السَّبعةِ، والأولى دوامُه على الأُولى في هذا المجلس.

## فَضْلَلُ

قال العلماء: الاختيارُ أن يقرأً على ترتيبِ المصحفِ، فيقرأُ الفاتحة، ثم البقرة، ثم آلَ عمرانَ، ثُمَّ ما بعدَها على التَّرتيبِ، وسواءٌ قرأً في الصَّلاةِ وغيرها، حتى قال [٤٠] بعضُ أصحابنا: إذا

<sup>(</sup>١) في (الأصل)، و(ز): «عمرو»، والمثبت من (ع).

<sup>(</sup>٢) انظر: «التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد» (٢٧٨/٤).

قراً في الرَّكعةِ الأولى سورةَ ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ»، يقرأُ في الثَّانية من البقرةِ.

قال بعضُ أصحابِنا: ويُستحبُّ إذا قرأً سورةً أن يقرأً بعدَها التي (۱) تليها، ودليلُ هذا أنَّ ترتيبَ المصحفِ إنَّما جُعِلَ هكذا لحكمة، فينبغي أن يُحافَظَ عليها؛ إلَّا فيما وردَ الشَّرعُ باستثنائِه؛ كرصلاةِ الصَّبحِ يومَ الجمعةِ (۱)، يقرأُ في الأُولى (۱) سورةَ السَّجدةِ، وفي الثَّانيةِ هَلَ أَقَ عَلَى (٤)، و (صلاةِ العيدِ في الأولى: هَنَّ وفي الثَّانيةِ هَلُ أَقَ عَلَى (٤)، و (صلاةِ العيدِ في الأولى: هَنَّ وَقَ وفي الثَّانيةِ : ﴿ أَقَرَبَتِ السَّاعَةُ ﴾ (٥)، و (ركعتي سُنَّةِ الفجرِ في الأولى: ﴿ قَلْ هُو اللَّهُ اللَّولِي : ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ اللَّولِي : ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ أَكُ الْمُعَلَى ﴿ وَفِي الثَّانِيةِ : ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ وَفِي الثَّانِيةِ : ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ وَفِي الثَّانِيةِ : ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ وَفِي الثَّالِيةِ : ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ وَفِي الثَّالِيةِ : ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَعَ المعوِّذِينَ (۱) (۱) (۸).

ولو خالفَ الموالاةَ فقرأً سورةً لا تَلِي الأولى، أو خالفَ التَّرتيبَ؛ فقرأً سورةً، ثم قرأً سورةً قبلَها؛ جازَ، فقد جاءتْ بذلك

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «الذي»، وفي (ز): «سورة»، والمثبت من (ع).

<sup>(</sup>٢) الجمعةُ: بضمِّ الميم وإسكانِها وفتحِها، قالَه الفرَّاءُ والواحديُّ.

<sup>(</sup>٣) في (الأصل): «الأولة»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٤) انظر: «صحيح البخاري» (٨٩١)، و«صحيح مسلم» (٨٨٠).

<sup>(</sup>٥) انظر: «صحيح مسلم» (٨٩١).

<sup>(</sup>٦) «صحيح مسلم» (٢٢٧).

<sup>(</sup>V) المعوِّدتان: بكسر الواوِ.

<sup>(</sup>۸) انظر: «مسند أحمد» (۲۵۹٤۸)، و«سنن الترمذي» (٤٦٣)، و«سنن ابن ماجه» (۱۱۷۳)، و«صحيح ابن حبان» (۲٤٤٨).

آثارٌ كثيرةٌ، وقد قرأً عمرُ بنُ الخطَّابِ رَهِ الرَّكعةِ الأولى من الصُّبحِ بالكهفِ، وفي الثَّانية بيوسف (١).

وقد كَرِهَ جماعةٌ مخالفةَ ترتيبِ المصحفِ، وروى ابنُ أبي داودَ، عن الحسنِ: أنَّه كان يكرهُ أن يقرأَ القرآنَ إلَّا على تأليفِهِ في المصحف (٢).

وبإسنادِهِ الصَّحيحِ عن عبدِ اللهِ بنِ مسعودٍ ضَلَّطَهُ أَنَّه قيلَ له: إِنَّ فلانًا قرأَ القرآنَ منكوسًا؟ فقال: «ذلك منكوسُ القلب»(٣).

وأمَّا قراءةُ السُّورةِ منكوسةً من آخِرِها إلى أوَّلِها؛ فممنوعٌ منعًا متأكَّدًا، فإنَّه يُذهبُ بعضَ ضُروبِ الإعجازِ، ويُزيلُ حكمةَ ترتيبِ الآياتِ، وقد روى ابنُ أبي داودَ عن إبراهيمَ النَّخعِيِّ الإمامِ التَّابعيِّ الجليلِ والإمامِ مالكِ بنِ أنسِ [٤١] أنَّهما كرها ذلك وأنَّ مالكًا كان يعيبُه ويقولُ: «هذا عظيمٌ» (٤٠).

وأمَّا تعليمُ الصِّبيانِ من آخرِ القرآنِ إلى أوَّلِه فحسنٌ ليس من

<sup>(</sup>۱) رواه عبد الرزاق في «المصنف» (۲۷۱۰)، والطحاوي في «شرح معاني الآثار» (۱۰۸۱).

<sup>(</sup>۲) رواه أبو عبيد في «غريب الحديث» (٤/ ١٠٤)، والبيهقي في «شعب الإيمان»(۲۱۱۲).

<sup>(</sup>٣) رواه عبد الرزاق في «المصنف» (٧٩٤٧)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٠٣٠٧)، وابن أبي داود في «المصاحف» (ص٣٤٢)، والطبراني في «المعجم الكبير» (٨٨٤٦)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٢١١٠)، وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٧/٨٤٦): «رواه الطبراني، ورجاله ثقات».

<sup>(</sup>٤) لم أقف عليه مسندًا.

هذا البابِ، فإنَّ ذلك قراءاتٌ مُتفاضلةٌ في أيَّامٍ مُتعدِّدةٍ، مع ما فيه من تسهيل الحفظِ عليهم، واللهُ أعلم.

# فَضّللٌ

قراءةُ القرآنِ في المصحفِ أفضلُ من القراءةِ عن ظهرِ القلبِ؟ لأنَّ النَّظرَ في المصحفِ عبادةٌ مطلوبةٌ، فيجتمعُ القراءةُ والنَّظرُ، هكذا قال القاضي حسين من أصحابِنا، وأبو حامدِ الغزاليُّ وجماعاتٌ من السَّلفِ، ونقلَ الغزاليُّ في «الإحياءِ» أنَّ كثيرين من الصَّحابةِ وَعِيْدٍ كانوا يقرؤونَ من المصحفِ ويكرهونَ أن يخرجَ يومٌ ولا ينظرونَ في المصحف (۱).

وروى ابنُ أبي داودَ القراءةَ في المصحفِ عن كثيرينَ من السَّلف (٢).

ولم أرَ فيه خلافًا.

ولو قِيلَ: إنَّه يختلفُ باختلافِ الأشخاصِ فَتُحْتَارُ القراءةُ في المصحفِ لمَن استوى خشوعُهُ وتدبُّرُهُ في حالتي القراءةِ مِن المصحفِ وعن ظهرِ القلبِ، ويُحْتَارُ القراءةُ عن ظهرِ القلبِ لمَن يكمُلُ بذلك خشوعُه ويزيدُ على خشوعِه وتدبِّرهِ لو قرأ من المصحف لكان هذا قولًا حسنًا، والظَّاهرُ أنَّ كلامَ السَّلفِ وفِعْلَهُم محمولٌ على هذا التَّفصيل.

<sup>(</sup>١) انظر: «الإحياء» (١/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المصاحف» لابن أبي داود (ص٤٥٥ ـ ٤٦٠).

## فَضّللً

# في استحباب قراءة الجماعة مجتمعين، وفضل القارئين من الجماعة والسامعين، وبيان فضيلة من جمعهم عليها، وحرضهم وندبهم إليها

اعلمْ أَنَّ قراءةَ الجماعةِ مجتمعينَ مستحبةٌ بالدَّلائلِ الظَّاهرةِ وأفعالِ السَّلفِ والخلفِ المتظاهرةِ، فقد صحَّ عن النَّبِيِّ عَلَيْ من روايةِ أبي هريرةَ وأبي سعيدٍ الخدريِّ وَهِي أَنَّه قال: «مَا مِنْ قَوْمِ روايةِ أبي هريرةَ وأبي سعيدٍ الخدريِّ وَهُي أَنَّه قال: «مَا مِنْ قَوْمِ روايةِ أبي يَذْكُرُونَ اللهَ إِلَّا حَفَّتْ بِهِمُ الْمَلائِكَةُ، وَغَشِيتُهُمُ الرَّحْمَةُ، وَنَزَلَتْ عَلَيْهِمُ السَّكِينَةُ، وَذَكَرَهُمُ اللهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ». قال التّرمذيُّ: «حديثُ حسنٌ صحيحٌ»(۱).

وعن أبي هريرة رضي عن النّبي على قال: «مَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ اللهُ فَزَلَتْ عَلَيْهِمُ السَّكِينَةُ، وَغَشِيَتْهُمُ الرَّحْمَةُ، وَحَفَّتْهُمُ الْمَلَائِكَةُ، وَذَكَرَهُمُ اللهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ اللهُ عَلَيْهِمُ السَّكِينَةُ وَعَشِيتُهُمُ الرَّحْمَةُ وَحَفَّتُهُمُ الْمَلَائِكَةُ وَذَكَرَهُمُ اللهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ اللهُ مسلمٌ، وأبوداود بإسنادٍ صحيحٍ على شرطِ فيمَنْ عِنْدَهُ اللهُ ال

وعن معاوية رضي الله على حلقة من أنَّ رسولَ الله على خلق على حلقة من أصحابِه فقال: «ما يُجلِسُكُم؟»، فقالوا: جلسنا نذكرُ الله تعالى ونحمدُه لما هدانا للإسلام ومنَّ بهِ علينا، فقال: «أَتَانِي جِبْرِيلُ عَلَيْهِ

<sup>(</sup>۱) انظر: «سنن الترمذي» (۳۳۷۸).

<sup>(</sup>۲) انظر: «صحیح مسلم» (۲۲۹۹)، و«سنن أبي داود» (۱٤٥٥).

السَّلَامُ فَأَخْبَرَنِي أَنَّ اللهَ تَعَالَى يُبَاهِي بِكُمُ الْمَلَائِكَةَ». رواهُ مسلمٌ، والتِّرمذيُّ، والنَّسائيُّ، قال التِّرمذيُّ: «حديثٌ حسنٌ»(١).

والأحاديثُ في هذا كثيرةٌ.

وروى الدَّارميُّ بإسنادِه عن ابنِ عبَّاس رَبُّيُّ قال: «من استمع آيةً من كتابِ اللهِ كانت له نورًا» (٢).

وروى ابنُ أبي داود: أنَّ أبا الدَّرداءِ رَفِيْظُنِهُ كان يَدْرُسُ القرآنَ معهُ نفرٌ يقرؤونَ جميعًا»<sup>(٣)</sup>.

وروى ابنُ أبي داودَ فِعْلَ الدِّراسةِ مجتمعين عن جماعاتٍ من أفاضلِ السَّلفِ والخلفِ وقضاةِ المتقدِّمين، وعن حسَّان بنِ عطيَّة، والأوزاعيِّ أنَّهما قالا: «أوَّلُ مَن أحدثَ الدِّراسة في مسجدِ دمشق؛ هشامُ بنُ إسماعيلَ (٥) في قُدومِه على عبدِ الملك» (٦).

وأمَّا ما روى ابنُ أبي داودَ، عن الضَّحَّاكِ بنِ عبدِ الرَّحمٰنِ بنِ عَرْزَبٍ: أَنَّه أَنكرَ هذه الدِّراسةَ وقال: «ما رأيتُ، ولا سمعتُ، وقد

<sup>(</sup>۱) انظر: «صحیح مسلم» (۲۷۰۱)، و«سنن الترمذي» (۳۳۷۹)، و«سنن النسائي» (۵٤۲٦).

<sup>(</sup>۲) انظر: «سنن الدارمي» (۳٤۱۰).

<sup>(</sup>٣) رواه سعيد بن منصور في التفسير من «سُنَنِه» (١٦٣).

<sup>(</sup>٤) هو: عبدُ الرَّحمٰنِ بنُ عمرِو الأوزاعي، إمامُ الشَّامِ في عصرِهِ، منسوبٌ إلى موضعٍ ببابِ الفراديسِ من دَمِشقَ يُقالُ له: الأوزاعُ، وقيلَ: إلى قبيلةٍ، وقيلَ غيرُ ذلك.

<sup>(</sup>٥) هو هشام بن إسماعيل المخزومي.

<sup>(</sup>٦) رواه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٢/ ٢٨٢).

أدركتُ أصحابَ رسولِ اللهِ عَلَيْهِ [٤٣]»؛ يعني: ما رأيتُ أحدًا فعلها (١).

وعن ابن وهب قال: قلتُ لمالكِ: أرأيتَ القومَ يجتمعونَ فيقرؤونَ جميعًا سورةً واحدةً حتى يختموها؟ فأنكرَ ذلك وعابَهُ، وقال: «ليس هكذا كان يصنعُ النَّاسُ، إنَّما كان يقرأُ الرَّجلُ على الآخرِ يعرِضُه»(٢).

فهذا الإنكارُ منهما مخالفٌ لما عليه السَّلفُ والخلفُ، ولما يقتضيهُ الدَّليل، فهو متروكٌ، والاعتمادُ على ما تقدَّم من استحبابِها؛ لكنَّ القراءةَ في حالِ الاجتماعِ لها شروطٌ قدَّمناها، ينبغي أن يُعتنى بها، واللهُ أعلم.

وأمَّا فضيلةُ مَن يجمعُهُم على القراءةِ؛ ففيها نصوصٌ كثيرةٌ؛ كقولِه عِيَيَةٍ: «الدَّالُ عَلَى الْخَيْر كَفَاعِلِهِ» (٣).

وقولِه ﷺ: «لَأَنْ يَهْدِي اللهُ بِكَ رَجُلًا وَاحِدًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ حُمْرِ النَّعَم»(٤).

والأحاديثُ فيه كثيرةٌ.

وقد قالَ اللهُ تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقُوكَ ﴾ [المائدة: ٢]، ولا شكَّ في عِظَم أجرِ السَّاعي في ذلك.

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق (٢/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٢) لم أقف عليه مسندًا.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٢٦٧٠)، وأصله في «صحيح مسلم» (١٨٩٣).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٢٩٤٢)، ومسلم (٢٤٠٦).

## فَضَّلَلُ

#### في الإدارة بالقرآن

وهو أن يجتمعَ جماعةٌ يقرأُ بعضُهُم عُشْرًا، أو جزءًا، أو غيرَ ذلك، ثُمَّ يسكتُ ويقرأُ الآخرُ من حيث انتهى الأوَّلُ، ثُمَّ يقرأُ الآخرُ، وهذا جائزٌ حسنٌ، وقد سُئلَ مالكُ وَلِيَّامِهُ فقال: «لا بأسَ به» (١٠).

## فَضَّلِلُ

#### في رفع الصوت بالقراءة

هذا فصلٌ مهمٌّ ينبغي أن يُعتنى به.

اعلمْ أنّه جاءتْ أحاديثُ كثيرةٌ في الصّحيح وغيره دالةٌ على استحبابِ رفع الصّوتِ بالقراءةِ، وجاءتْ آثارٌ دالّةٌ على استحبابِ الإخفاءِ وخفضِ الصّوتِ، وسنذكرُ منها طرفًا يسيرًا فيه إشارةٌ إلى أصلِها \_ إن شاءَ اللهُ تعالى \_ قال أبو حامدٍ الغزاليُّ وغيرُه من العلماءِ: "وطريقُ الجمعِ بين الأخبارِ والآثارِ المختلفةِ في هذا أن الإسرارَ أبعدُ من الرِّياءِ، فهو أفضلُ في حقِّ مَن يخافُ ذلك، فإنْ لم يخفُ الرِّياءَ فالجهرُ ورفعُ الصَّوتِ أفضلُ؛ لأنَّ العملَ فيه أكثرُ، ولأن فائدتَه تتعدَّى إلى غيرِه، والنَّفعُ المتعدِّي أفضلُ [33] من اللَّازِم، ولأنَّه يُوقظُ قلبَ القارئِ، ويجمعُ همَّته إلى الفكرِ فيه، ويصرفُ سمعَهُ إليه، ويطرد النوم، ويزيد في النشاط، ويوقظ غيره ويصرفُ سمعَهُ إليه، ويطرد النوم، ويزيد في النشاط، ويوقظ غيره

<sup>(</sup>١) انظر: «الحوادث والبدع» لأبي بكر الطرطوشي (ص٩٥).

من نائم أو غافل ويُنشِّطُه، قالوا: فمهما حضرَه شيءٌ من هذه النِّيَّاتِ فالجهرُ أفضلُ، فإن اجتمعتْ هذه النِّيَّاتُ تضاعفَ الأجرُ، قال الغزاليُّ كَلْشُهُ: «ولهذا قلنا قراءةٌ في المصحفِ أفضلُ»(١)، فهذا حكمُ المسألةِ.

فأمَّا الآثارُ فكثيرةٌ، وأنا أُشيرُ إلى أطرافٍ من بعضِها:

ثبتَ في الصَّحيحِ عن أبي هريرةَ رَبِيَّةٍ قال: سمعتُ النَّبِيَّ عَلَيْهِ النَّبِيَّ عَلَيْهِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ النَّبِيِّ عَمَا أَذِنَ لِنَبِيِّ حَسَنِ الصَّوْتِ يَتَغَنَّى بِالْقُرْآنِ، يقول: «مَا أَذِنَ اللهُ لِشَيْءٍ مَا أَذِنَ لِنَبِيٍّ حَسَنِ الصَّوْتِ يَتَغَنَّى بِالْقُرْآنِ، يَعْهَرُ بِهِ». رواهُ البخاريُّ ومسلمٌ (٢٠).

ومعنى أذن: استمع وهو إشارةٌ إلى الرِّضا والقبولِ (٣).

وعن أبي موسى الأشعريِّ رضِّ اللهِ عَلَيْهِ أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْهِ قَال له:

<sup>(</sup>١) انظر: «الإحياء» (١/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: «صحيح البخاري» (٥٠٢٣)، و«صحيح مسلم» (٧٩٢).

<sup>(</sup>٣) هذا التأويلُ الذي قاله المُصَنِّفُ كَلْهُ لا يصح، ففي الحديثِ دليلٌ واضحٌ على صفةِ السَّمعِ للهِ تعالى، وهو سماعٌ يليقُ بجلاله وعظمته، يقولُ ابن كثير كَلْهُ في "تفسيره" (١/ ٥٩) عن هذا الحديث: «معناه: أنَّ الله ما استمع لشيءٍ كاستماعِهِ لقراءةِ نبيِّ يجهرُ بقراءتِهِ ويحسنُها، وذلك أنَّهُ يجتمعُ في قراءةِ الأنبياءِ طيبُ الصوت؛ لكمالِ حلقهم وتمامِ الخشية. . . ومنهم مَن فسَّر الأذن هاهنا بالأمر، والأولُ أولى؛ لقوله: «مَا أَذِنَ اللهُ لِشَيْءٍ مَا أَذِنَ لِنَبِيِّ أَنْ يَتَغَنَّى بِالْقُرْآنِ»، أي: يجهرُ به، والأذن: الاستماع؛ لدلالةِ السِّياق عليه، وكما قال تعالى: ﴿إِذَا السَّمَاءُ انشَقَتْ ﴿ وَأَذِنَتْ لِرَبًا وَحُقَّتُ ﴿ وَالانشقاق: ١ وَحُقَّتُ ﴿ وَالانشقاق: ١ وَحُقَّتُ ﴿ وَالانشقاق: ١ وَحُقَّتُ ﴿ وَالانشقاق؛ ولهذا جاء في حديثٍ رواه ابنُ ماجه بسندٍ جيّدٍ عن فضالة بنِ عبيدٍ قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: اللهُ حديثٍ رواه ابنُ ماجه بسندٍ جيّدٍ عن فضالة بنِ عبيدٍ قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْ المُقَاتُ الْمَلُهُ أَذْنًا إِلَى الرَّجُلِ الْحَسَنِ الصَّوْتِ بِالْقُرْآنِ يَجْهَرُ بِهِ، مِنْ صَاحِبِ الْقَيْنَةِ إِلَى قَنْلُو».

«لَقَدْ أُوتِيتَ مِزْمَارًا مِنْ مَزَامِيرِ آلِ دَاوُدَ». رواهُ البخاريُّ ومسلمٌ (١).

وفي روايةٍ لمسلم أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قال له: «لَوْ رَأَيْتَنِي وَأَنَا أَسْتَمِعُ لِقِرَاءَتِكَ الْبَارِحَةَ». رواهُ مسلمٌ أيضًا من روايةِ بُرَيْدَةَ بن الحصيب (٢).

وعن فَضَالَةَ بنِ عُبيدٍ وَ اللهِ عَلَيْهِ قال: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ: «للهُ أَشَدُّ أَذَنًا إِلَى الرَّجُلِ الْحَسَنِ الصَّوْتِ بِالْقُرْآنِ مِنْ صَاحِبِ الْقَيْنَةِ إِلَى قَيْنَتِهِ». رواهُ ابنُ ماجه (٣).

وعن أبي موسى أيضًا قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْ الْأَعْرِفُ أَصْوَاتَ رُفْقَةِ الْأَشْعَرِيِّينَ بِاللَّيْلِ حِينَ يَدْخُلُونَ، وَأَعْرِفُ مَنَازِلَهُمْ مِنْ أَصْوَاتِهِمْ بِالْقُرْآنِ بِاللَّيْلِ، وَإِنْ كُنْتُ لَمْ أَرَ مَنَازِلَهُمْ حِينَ نَزَلُوا بِاللَّيْلِ، وَإِنْ كُنْتُ لَمْ أَرَ مَنَازِلَهُمْ حِينَ نَزَلُوا بِاللَّيْلِ، وَإِنْ كُنْتُ لَمْ أَرَ مَنَازِلَهُمْ حِينَ نَزَلُوا بِالنَّهَارِ». رواهُ البخاريُّ ومسلمٌ (٤).

وعن البراءِ بنِ عازبٍ رَبِي اللهِ عَلَيْهِ، قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْهِ: «زَيِّنُوا اللهُ عَلَيْهِ: «زَيِّنُوا الْقُرْآنَ بِأَصْوَاتِكُمْ». رواهُ أبو داودَ والنَّسائيُّ وغيرُهما (٥٠).

وروى ابنُ أبي داودَ، عن عليِّ رَفِيْ اللهِ اللهِ عَلَيِّ اللهِ اللهِ عَلَيِّ اللهِ اللهِ عَلَيِّ اللهِ

<sup>(</sup>١) انظر: "صحيح البخاري" (٥٠٤٨)، و"صحيح مسلم" (٧٩٣).

<sup>(</sup>۲) انظر: «صحیح مسلم» (۷۹۳).

<sup>(</sup>٣) انظر: «سنن ابن ماجه» (١٣٤٠). وقوله ﷺ: «للهُ أَشدُ أَذَنًا»؛ بفتحِ الهمزةِ والذَّالِ؛ أَن استماعًا. والقَينةُ: بفتح القافِ؛ المُغَنِّية.

<sup>(</sup>٤) انظر: «صحيح البخاري» (٢٣٢٤)، و«صحيح مسلم» (٢٤٩٩).

<sup>(</sup>۵) رواه أحمد (۱۸٤٩٤)، وأبو داود (۱٤٦٨)، والنسائي (۱۰۱۵)، وابن ماجه (۱۳٤۲)، وابن خزيمة (۱۵۵٦)، وابن حبان (۷٤۹)، والحاكم (۲۰۹۸).

في المسجدِ يقرؤونَ القرآنَ فقال: «طُوبى لهؤلاءِ (۱)، كانوا أحبَّ النَّاسِ إلى رسولِ اللهِ ﷺ (۲).

وفي إثباتِ الجهرِ أحاديثُ كثيرةٌ.

وأمَّا الآثارُ عن الصَّحابةِ والتَّابعينَ وَ مِنْ مَن أقوالِهم وأفعالِهم فأكثرُ من أن تُحصر، وأشهرُ من أن تُذكر، وهذا كلُّهُ فيمَن لا يخافُ رياءً ولا إعجابًا ولا نحوَهما من القبائح، ولا يُؤذي جماعةً بِلَبْسِ صلاتِهم وتخليطِها عليهِم، وقد نقلَ جماعةٌ [٥٤] من السَّلفِ اختيارَ الإخفاءِ لخوفِهم ممَّا ذكرنَاهُ، فعن الأعمش (٣) قال: دخلتُ على إبراهيم وهو يقرأُ في المصحفِ فاستأذنَ عليه رجلٌ فغطّاه وقال: «لا يرى هذا أنّى أقرأُ كلَّ ساعةٍ» (٤٠).

وعن أبي العالية (٥) قال: كنتُ جالسًا مع أصحابِ رسولِ اللهِ ﷺ ورضي عنهم، فقال رجلٌ: قرأتُ اللَّيلةَ كذا، فقالوا: «هذا حظُّكَ منه»(٦).

ويُستدلُّ لهؤلاءِ بحديثِ عُقبةَ بن عامرِ ضَيُّ قال: سمعتُ

<sup>(</sup>١) طوبي لهم: أي: خيرٌ لهم، كذا قالَه أهلُ اللُّغة.

<sup>(</sup>۲) رواه البزار (۸۷٤)، والطبراني في «الأوسط» (۷۳۰۸).

<sup>(</sup>٣) الأعمش: سُليمانُ بنُ مِهران.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٨٥٦٤)، ووكيع في «الزهد» (٣١٧)، وأحمد في «الزهد» (٢١٢١)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٢٠٤١).

<sup>(</sup>٥) أبو العَالية: بالعين المهملة؛ اسمه: رُفيعٌ بضمِّ الرَّاء.

<sup>(</sup>٦) رواه أبو داود في «الزهد» (٤٠٣).

رسولَ اللهِ ﷺ يقول: «الْجَاهِرُ بِالْقُرْآنِ كَالْجَاهِرِ بِالصَّدَقَةِ، وَالْمُسِرُّ بِالْقُرْآنِ؛ كَالْمُسِرِّ بِالصَّدَقَةِ». رواهُ أبو داودَ والتِّرمذيُّ والنَّسائيُّ وقال التِّرمذيُّ: «حديثٌ حسنٌ»(١).

قال التِّرمذيُّ: «معنى هذا الحديثِ؛ أنَّ الذي يُسِرُّ بقراءةِ القرآنِ أفضلُ من الذي يجهرُ به؛ لأنَّ صدقةَ السِّرِّ أفضلُ عند أهلِ العلمِ من صدقةِ العلانية»، قال: «وإنَّما معنى هذا عند أهلِ العلمِ لكي يأمنَ الرَّجلُ من العُجْبِ؛ لأنَّ الذي يُسِرُّ بالعملِ لا يُخافُ عليه العُجْبَ كما يُخاف عليه من علانيتِه»(٢).

قلت: وكلُّ هذا مُوافقٌ لما تقدَّم تقريرُهُ في أوَّلِ الفصلِ من التَّفضيلِ، وأنَّه إن خافَ بسببِ الجهرِ شيئًا ممَّا يُكره لم يجهرْ، وإنْ لم يخفْ؛ استُحِبَّ الجهرُ، فإنْ كانت القراءةُ من جماعةٍ مجتمعين تأكَّدَ استحبابُ الجهرِ لما قدَّمناهُ، ولِمَا يحصلُ فيه من نفعِ غيرِهم. واللهُ أعلم.

# فَضْلَلُ

#### فى استحباب تحسين الصوت بالقرآن

أجمعَ العلماءُ وَ إِلَيْهِ مِن السَّلْفِ والخلفِ مِن الصَّحابةِ والتَّابعين ومَن بعدَهم من علماءِ الأمصارِ أئمةِ المسلمينِ على استحبابِ تحسينِ الصَّوتِ بالقرآنِ، وأقوالُهم وأفعالُهم في نهايةِ الشُّهرةِ، فنحن مُسْتَغْنُونَ

<sup>(</sup>۱) انظر: «سنن أبي داود» (۱۳۳۳)، و«سنن الترمذي» (۲۹۱۹)، و«سنن النسائي» (۲۰۲۱).

<sup>(</sup>۲) انظر: «سنن الترمذي» (۲۹۱۹).

عن نقلِ شيءٍ من [٤٦] أفرادِها، ودلائلُ هذا من حديثِ رسولِ اللهِ ﷺ مستفيضةٌ عند الخاصَّةِ والعامَّةِ؛ كحديثِ: «زَيِّنُوا الْقُرْآنَ بِأَصْوَاتِكُمْ»، وحديثِ: «لَقَدْ أُوتِيَ مِزْمَارًا»، وحديث: «مَا أَذِنَ اللهُ»، وحديثِ: «للهُ أَشَدُ أَذَنًا»، وقد تقدَّمت كلُها في الفصل السَّابق.

وتقدَّم في فضلِ التَّرتيلِ حديثُ عبدِ اللهِ بن مُغفَّلٍ في ترجيعِ النَّبِيِّ وَقَاصٍ، وحديثِ أبي النَّبِيِّ وَقَاصٍ، وحديثِ أبي لبابَة (۱) وَ النَّبِيَ وَقَالِ النَّبِيَ وَقَالِ النَّبِيَ وَقَالِ اللَّهُ اللهُ اللهُ

قال جمهورُ العلماءِ: معنى «لم يتغنَّ»؛ لم يُحسِّنْ صوتَه، وحديثُ البراءِ وَيُطْهَبُهُ قال: «سمعتُ رسولَ اللهِ عَلَيْ قرأَ في العشاءِ بـ(التِّينِ والزَّيتونِ) فما سمعتُ أحدًا أحسنَ صوتًا منه». رواهُ البخاريُّ ومسلمٌ (٤).

قال العلماءُ رحمهم الله: فيُستحبُّ تحسينُ الصَّوتِ بالقراءةِ وتزيينُها ما لم يخرجْ عن حدِّ القراءةِ بالتَّمطيطِ، فإنْ أفرطَ حتى زادَ حرفًا أو أخفاهُ فهو حرامٌ، وأمَّا القراءةُ بالألحانِ؛ فقد قال الشَّافعيُّ كَلِّللهُ في موضع: أكرهُهَا، وقال في موضع: لا أكرهُهَا،

<sup>(</sup>١) أبو لُبابةَ الصَّحابيُّ: بضمِّ اللَّام، اسمُهُ بشيرٌ، وقيلَ: رفاعةُ بنُ عبدِ المنذرِ.

<sup>(</sup>۲) في (الأصل): «رواه»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٣) انظر: «سنن أبي داود» (١٤٦٩)، (١٤٧١)، وأصل الحديث في «صحيح البخاري» (٧٠٨٩)؛ من حديث أبي هريرة رَهِيَّةٍ.

<sup>(</sup>٤) انظر: "صحيح البخاري" (٧٣٣)، و"صحيح مسلم" (٤٦٤).

قال أصحابُنا: ليستْ على قولينِ؛ بل فيه تفصيلٌ؛ فإن أفرطَ في التَّمطيطِ (١) فجاوزَ الحدَّ فهو الذي كَرِهَهُ، وإنْ لم يُجاوزْ فهو الذي لم يكرَهْهُ، قال أقضى القُضاة (٢) في كتابِهِ «الحاوي»: «القراءةُ بالألحانِ الموضوعةِ إن أخرَجتْ لفظَ القرآنِ عن صِيغتِه بإدخالِ حركاتٍ فيه أو إخراج حركاتٍ منه، أو قصرِ ممدودٍ، أو مدِّ مقصورٍ، أو تمطيطٍ يَخْفَى به اللَّفظُ ويلتبسُ المعنى؛ فهو حرامٌ يفسقُ به القارئُ، ويأثمُ به المستمعُ؛ لأنَّه عَدَلَ بهِ عن نهجِهِ القويم إلى الاعوجاج، واللهُ تعالى يقولُ [٧٤]: ﴿قُرُءُانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عِوجٍ ﴾ إلى الاعوجاج، واللهُ تعالى يقولُ [٧٤]: ﴿قُرُءُانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عِوجٍ ﴾ ترتيلِه كان مباحًا؛ لأنَّه زادَ بألحانِه في تحسينِهِ ». هذا كلامُ أقضى القضاة (٣).

وهذا القسمُ الأوّلُ من القراءةِ بالألحانِ المُحرَّمةِ مصيبةٌ ابتُلِيَ بها بعضُ العوامِّ الجهلةِ والطَّغامِ الغشمةِ (٤)، الذين يقرؤونَ على الجنائزِ وفي بعضِ المحافلِ، وهذه بدعةٌ محرَّمةٌ ظاهرةٌ، يأثمُ بها كلُّ مُستمع لها، كما قالَهُ أقضى القضاةِ، ويأثمُ كلُّ قادرٍ على إزالتِها وعلى النَّهي عنها؛ إذا لم يفعلْ ذلك، وقد بذلتُ فيها بعضَ قدرتِي وأرجو من فضلِ اللهِ الكريمِ أن يُوفِّقَ لإزالتِها مَن هو أهلٌ لذلك، وأن يجعلَهُ في عافيةٍ، قال الشَّافعيُّ في «مختصرِ المُزنيّ»

(١) في (الأصل): «التمليط»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٢) هو: الماوردي كَلَّهُ.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الحاوى الكبير» (١٩٨/١٧).

<sup>(</sup>٤) الغَشَمَةُ: الظَّلَمَة.

رحمهما الله تعالى: «ويُحَسِّنُ صوتَه في أيِّ وجهٍ كان»، قال: «وأُحبُّ ما يُقرأُ حدرًا وتحزينًا»(١).

قال أهلُ اللُّغةِ: «يُقالُ حدرتَ القراءةَ: إذا دَرَجتَها»، ولم تُمطِّطْها، ويُقالُ: فلانٌ يقرأُ بالتَّحزين إذا أرقَقَ صوتَه» (٢٠).

وقد روى ابنُ أبي داودَ باسنادِه عن أبي هريرةَ رَفَيْ اللَّهُ قَرأَ ﴿ إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِّرَتُ ﴾ [التكوير: ١]، يُحَزِّنُها (٣) شَبَهَ الرَّثاءِ (٤).

وفي «سننِ أبي داودَ» قيلَ لابنِ أبي مُليكة: أرأيتَ إذا لم يكنْ حسنَ الصَّوتِ قال: «يُحسِّنُهُ ما استطاع»(٥).

# فَضّللُ

#### في استحباب طلب القراءة الطيبة من حسن الصوت

اعلمْ أنَّ جماعاتٍ من السَّلفِ كانوا يطلبونَ من أصحابِ القراءة بالأصواتِ الحسنة أن يقرؤوا وهم يستمعونَ، وهذا مُتَّفقٌ على استحبابِه، وهو عادةُ الأخيارِ والمتعبِّدين، وعبادِ اللهِ الصَّالحين، وهو سُنَّةُ ثابتةٌ عن رسولِ اللهِ عَلَيْ، فقد صحَّ عن عبدِ اللهِ بنِ مسعودٍ وَ اللهُ عَالَ: قال لي رسول الله عَلَيْ: «اقْرَأُ عَلَيَ الْقُرْآنَ»، فقلتُ: يا رسول الله، أقرأُ عليك؛ وعليك أنزل؟ قال:

<sup>(</sup>۱) انظر: «الأم للشافعي مع مختصر المزني» (٦/٢٢٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: «جمهرة اللغة» (١/ ٥٠٠)، و«الصحاح» (٥/ ٢٠٩٨).

<sup>(</sup>٣) في (الأصل): «فيحزنها»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن مجاهد في «السبعة في القراءات» (ص٥٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: «سنن أبي داود» (١٤٧١).

"إِنِّي أُحِبُّ أَنْ أَسْمَعَهُ مِنْ غَيْرِي"، فقرأتُ عليه سورةَ النساءِ؛ حتى جئتُ أُحِبُ أَنْ أَسْمَعَهُ مِنْ غَيْرِي"، فقرأتُ عليه سورةَ النساء؛ حتى جئتُ إلى هذه الآية: ﴿فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن [٤٨] كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيدِ وَجِئْنَا مِن [٤٨] كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيدِ وَجِئْنَا مِكَ عَلَىٰ هَنَوُلَآءِ شَهِيدُا [النساء: ٤١]، قال: «حَسْبُكَ الْآنَ»، فاحِتُ الله فإذا عيناهُ تَذْرِفان (١). رواهُ البخاريُّ ومسلمٌ (٢).

وروى الدَّارميُّ وغيرُهُ بأسانيدِهم عن عمرَ بنِ الخطَّابِ وَلَيْهُ اللَّهُ كَان يقولُ لأبي موسى الأشعريِّ وَلِيَّهُ : «ذكِّرْنا ربَّنَا»، فيقرأُ عندَه (٣).

والآثارُ في هذه كثيرةٌ معروفة (٤)، وقد ماتَ جماعةٌ من الصَّالحينَ بسببِ قراءةِ مَن سألوه (٥) القراءةَ، والله أعلم.

وقد استحبَّ العلماءُ أن يُسْتَفْتَحَ مجلسُ حديثِ رسولِ اللهِ ﷺ ويُخْتَمَ بقراءةِ قارئٍ حسنِ الصَّوتِ ما تيسَّرَ من القرآنِ، ثم ينبغي للقارئِ في هذه المواطنِ أن يقرأ ما يتعلَّقُ بالمجلسِ ويناسبُهُ، وأن تكونَ (٦) قراءتُهُ في آياتِ الخوفِ والرَّجاءِ، والمواعظِ والتَّزهيدِ في الدُّنيا، والتَّرغيبِ في الآخرةِ، والتَّأهُبِ لها، وقصرِ الأملِ، ومكارمِ الأخلاق.

<sup>(</sup>١) عيناهُ تَذْرِفان: أي: يَنْصَبُّ دمعهما، وهو بفتح التَّاءِ المثنَّاةِ من فوق، وكسرِ الرَّاء.

<sup>(</sup>٢) انظر: "صحيح البخاري" (٤٧٦٣)، و"صحيح مسلم" (٨٠٠).

<sup>(</sup>٣) رواه الدارمي (٣٤٩٣)، وعبد الرزاق في «المصنف» (٤١٧٩)، وابن حبان في «صحيحه» (٧١٩٦).

<sup>(</sup>٤) في (الأصل): «معرفة»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٥) في (الأصل): «يسألوه»، والمثبت من (ز).

<sup>(</sup>٦) في (الأصل): «يكون»، والمثبت من (ز)، و(ع).

# فَضَّلَّ

ينبغي للقارئ إذا ابتداً من وسطِ السُّورةِ، أو وقفَ على غيرِ اخرِها؛ أن يبتدئ من أوَّلِ الكلامِ المرتبطِ بعضُه ببعض، وأن يقفَ على انتهاءِ الكلامِ المرتبطِ، ولا يتقيَّد بالأعشارِ والأجزاءِ، فإنَّها قد تكونُ في وسطِ الكلامِ المرتبطِ؛ كالجزءِ الذي في قولِه فإنَّها قد تكونُ في وسطِ الكلامِ المرتبطِ؛ كالجزءِ الذي في قولِه تعالى: ﴿وَاللَّهُ حَصَنَاتُ مِنَ ٱلنِسَاءِ ﴾ [النساء: ٢٤]، وفي قولِه تعالى: ﴿وَمَا أَبْرِيُ نَفْسِى ﴾ [يوسف: ٥٥]، وفي قولِه تعالى: ﴿وَمَن يَقَنْتُ مِنكُنَّ لِلَهِ حَوَابَ قَوْمِهِ عَلَى النامل: ٥٦]، وفي قولِه تعالى: ﴿وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى قَوْمِهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [الأحزاب: ٣١]، وفي قولِه تعالى: ﴿وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى قَوْمِهِ مِن بَعْدِهِ ﴾ [يس: ٢٨]، وفي قولِه تعالى: ﴿إلَيْهِ يُرَدُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ وفي قولِه تعالى: ﴿إلَيْهِ يُرَدُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ [في قولِه تعالى: ﴿قَالَ فَمَا خَطْبُكُمْ أَيُّهَا ٱلمُرْسَلُونَ ﴾ [الحجر: ٥٧]

وكذلك الأحزاب؛ كقولِه تعالى: ﴿وَاذَكُرُواْ اللّهَ فِي أَيَّامِ مَعْدُودَتِّ اللّهَ فِي أَيَّامِ مِن مَعْدُودَتِّ [البقرة: ٢٠٣] ، وقولِه تعالى: ﴿قُلْ أَوُنَبُّكُمْ بِخَيْرٍ مِّن ذَلِكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٥].

فكلُّ هذا وشِبْهُهُ ينبغي ألَّا يُبتدأَ به، ولا يُوقفَ عليه، فإنَّه متعلِّقٌ بما قبلَه، ولا يُغْتَرَّ بكثرةِ الفاعلينَ له من القُرَّاءِ الذين لا

<sup>(</sup>۱) زاد في (الأصل)، و(ع): «وفي قولِه تعالى: ﴿وَبَدَا لَهُمْ سَيِّئَاتُ مَا عَمِلُوا ﴾ [الجاثية: ٣٣]»، وليس في (ز)، وأثبتُ ما في (ز)؛ لأن هذا الموضع ليس ابتداء لأي جزء من أجزاء القرآن.

<sup>(</sup>٢) ﴿ فَمَا خَطْبُكُمْ ﴾: أي: ما شَأَنْكُم.

<sup>(</sup>٣) الأيَّامُ المعدوداتِ: أيَّامُ التَّشريقِ الثَّلاثةِ بعدَ يومِ النَّحر.

يُراعونَ هذه الآداب، ولا يتفكَّرونَ في المعاني، وامْتَثِلْ ما رواهُ الحاكمُ أبو عبدِ اللهِ بإسنادِهِ عن الفُضيلِ بنِ عياض كَلِّللهُ قال: «لا تستوحشْ طُرُقَ الهدى لقلَّةِ أهلِها، ولا تَغْتَرَّ بكثرةِ الهالكين»(١).

ولهذا المعنى قال العلماءُ: قراءةُ سورةٍ قصيرةٍ بكمالِها أفضلُ من قراءةِ بعضِ سورةٍ طويلةٍ بقدرِ القصيرةِ، فإنَّه قد يخفى الارتباطُ على بعضِ [٤٩] النَّاس في بعضِ الأحوال، وقد روى ابنُ أبي داود بإسنادِهِ عن عبدِ اللهِ بنِ أبي الهُذيلِ التَّابعيِّ المعروفِ قال: «كانوا يكرهونَ أن يقرؤوا بعضَ الآيةِ ويتركوا بعضَها»(٢).

# فَضَّلِلُ

#### في أحوال تكره فيها القراءة

اعلمْ أنَّ قراءةَ القرآنِ محبوبةٌ على الإطلاقِ؛ إلَّا في أحوالٍ مخصوصةٍ جاءَ الشَّرعُ بالنهي عن القراءةِ فيها (٣)، وأنا أذكرُ ما يحضُرُني الآنَ منها مختصرةً بحذفِ الأدلَّةِ، فإنَّها مشهورةٌ.

فتُكرهُ القراءةُ في حالِ الرُّكوعِ والسُّجودِ والتَّشَهُّدِ وغيرِها من أحوالِ الصَّلاةِ سوى القيام.

وتُكرهُ فيما زادَ على الفاتحةِ للمأمومِ في الصَّلاةِ الجهريَّةِ إذا سَمِعَ قراءةَ الإمام.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن عساكر في «تبيين كذب المفتري» (ص٣٣١).

<sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٠٢٦٤).

<sup>(</sup>٣) في (الأصل)، و(ع): «بنهي القراءة فيها»، والمثبت من (ز).

وتُكرهُ حالَ القعودِ على الخلاءِ وفي حالةِ النُّعاسِ، وكذا إذا استعجمَ عليه القرآنُ.

وكذا في حالةِ الخُطْبَةِ لَمَن يَسمَعُها، ولا تُكرهُ لِمَن لا يَسمَعُها؛ بل تُستحبُّ، هذا هو المختارُ الصَّحيحُ.

وجاء عن طاوس كراهتُها<sup>(۱)</sup>، وعن إبراهيمَ عدمُ الكراهةِ<sup>(۲)</sup>، فيجوزُ أن يُجمعَ بين كلامَيهما بما قُلنا كما ذكرهُ أصحابُنا.

ولا تُكرهُ القراءةُ في الطَّوافِ، هذا مذهبُنا<sup>(٣)</sup> وبهِ قال أكثرُ العلماءِ، وحكاهُ ابنُ المنذرِ عن عطاءٍ ومجاهدٍ وابنِ المباركِ وأبي ثورٍ وأصحابِ الرَّأي<sup>(٤)</sup>.

وحُكِيَ عن الحسنِ البصريِّ (٥)، وعروةَ بنِ النُّبيرِ (٢)، ومالكٍ (٧)؛ كراهةُ القراءةِ في الطَّوافِ، والصَّحيحُ الأوَّلُ.

وقد تقدَّمَ بيانُ الاختلافِ في القراءةِ في الحمَّامِ، وفي الطَّريقِ، وفي مَن فمُه نجسٌ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «مصنف عبد الرزاق» (۵۳۷۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق (٥٣٧٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الأم» للشافعي (١٨٩/٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الإشراف على مذاهب العلماء» (٣/ ٢٧٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: «مصنف ابن أبي شيبة» (١٥١٩٣).

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق (١٥١٩٧).

<sup>(</sup>V) انظر: «المنتقى شرح الموطأ» (۲۹۸/۲).

## فَضَّلَلُ

ومن البدع المُنكرة في القُرَّاءِ ما يفعلهُ جهلةُ المُصلِّينَ بالنَّاسِ في التَّراويحِ؛ من قراءةِ سورةِ الأنعامِ في الرَّكعةِ الأخيرةِ في اللَّيلةِ السَّابعةِ معتقدينَ أنَّها مُستحبةٌ، فيجمعونَ أمورًا منكرةً:

منها: اعتقادُها مستحبة.

ومنها: إيهامُ العوامِّ ذلك.

ومنها: تطويلُ الرَّكعةِ الثَّانية على الأولى، وإنَّما السُّنَّةُ تطويلُ الأولى.

ومنها: التَّطويلُ على المأمومين.

ومن البدع المتشابه لهذه قراءة بعض جَهلَتِهمْ في الصَّبح يومَ الجمعة بسجدة غيرَ سجدة ﴿ الْمَ شَي اَنْزِلُ ﴾ [السجدة: ١، ٢]؛ قاصدًا ذلك، وإنَّما السُّنَّةُ قراءةُ: ﴿ الْمَ شَي تَنْزِلُ ﴾ [السجدة: ١، ٢]، في الرَّكعة الأولى، وفي الثَّانية: ﴿ هَلْ أَنَ ﴾ [الإنسان: ١].

# فَضّللُ

## في مسائل غريبة تدعو الحاجة إليها

منها أنَّه إذا كان يقرأُ فعرضَ له ريحٌ فينبغي أن يُمْسِكَ عن القراءةِ حتى يتكاملَ خروجُهُ، ثم يعودُ إلى القراءة؛ كذا رواهُ ابنُ أبي داودَ وغيرُه عن عطاء (١)، وهو أدبٌ حسنٌ.

<sup>(</sup>۱) رواه عبد الرزاق في «المصنف» (۱۳۲٦)، والفاكهي في «أخبار مكة» (٤/ ١٩٤)، والآجري في «أخلاق حملة القرآن» (٧٤).

ومنها: أنَّه إذا تثاءبَ أمسكَ عن القراءةِ حتى ينقضي التَّثاؤبُ، ثم يقرأُ، قالَه مجاهدٌ (۱)، وهو حسنٌ، يدلُّ عليه ما ثبتَ عن أبي سعيدِ الخدريِّ ضَيْطِهُ قال: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «إِذَا تَثَاءَبَ أَحَدُكُمْ، فَلْيُمْسِكُ بِيَدِهِ عَلَى فِيهِ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَدْخُلُ». رواهُ مسلمٌ (۲).

ومنها: أنَّه إذا قرأً قولَ اللهِ تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُنَيْرٌ ٱبْنُ اللهِ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُنَيْرٌ ابْنُ اللهِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَدَى ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ ٱللهِ وَقَالُواْ ٱتَّخَذَ ٱلرَّحْنَنُ وَلَدًا ﴿ وَقَالُتِ اللّهِ مَغْلُولَةً ﴾ [المائدة: ٦٤]، ﴿ وَقَالُواْ ٱتَّخَذَ ٱلرَّحْنَنُ وَلَدًا ﴾ [مريم: الْيَهُودُ يَدُ ٱللّهِ مَغْلُولَةً ﴾ [المائدة: ٦٤]، ﴿ وَقَالُواْ ٱتَّخَذَ ٱلرَّحْنَنُ وَلَدًا ﴾ [مريم: ٨٨]، ونحو ذلك من الآياتِ؛ ينبغي أن يَخفضَ بها صوتَه كذا كان إبراهيمُ النَّخعيُ رَفِي اللهِ يفعل (٤٠).

ومنها: ما رواهُ ابنُ أبي داودَ بإسنادٍ ضعيفٍ عن الشَّعبيِّ أنَّه قيلَ له: إذا قرأَ الانسانُ: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلْيَإِكَنَهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَكَأَيُّهَا له: أذا قرأَ الانسانُ: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلْيَإِكَنَهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَكَأَيُّهَا اللَّهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴿ [الأحزاب: ٥٦]؛ أيُصَلِّي على النَّبِيِّ عَلَيْهِ؟ قال: «نعم» (٥٠).

ومنها: أنَّه يُستحبُّ أن يقولَ ما رواهُ أبو هريرةَ رَبِي عن النَّبِيِّ وَالزَّيْتُونِ [التين: ١]؛ فَقَالَ: ﴿وَالنِّينِ وَالزَّيْتُونِ [التين: ١]؛ فَقَالَ: ﴿وَالنِّينِ وَالزَّيْتُونِ [التين: ١]؛ فَقَالَ: مِلَى وَأَنَا عَلَى ذَلِكُمْ ﴿أَلِيْسَ اللّهُ بِأَمْكِمِ اللّهُ عِلَى ذَلِكُمْ

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (۷۹۹۳).

<sup>(</sup>۲) انظر: «صحیح مسلم» (۲۹۹۵).

<sup>(</sup>٣) من قوله: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُنَيْرٌ أَبْنُ ٱللَّهِ ﴾ إلى هنا؛ سقط من (الأصل)؛ ومثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الشفا بتعريف حقوق المصطفى» للقاضى عياض (٢/٥٤٦).

<sup>(</sup>۵) انظر: «مصنف ابن أبي شيبة» (٦٠٤٣).

مِنْ الشَّاهِدِينَ». رواهُ أبو داود، والتِّرمذيُّ؛ بإسنادٍ ضعيفٍ، عن رجلٍ أعرابيٍّ، عن أبي هريرة، قال التِّرمذيُّ: «هذا الحديثُ إنَّما يُروى بهذا الإسنادِ عن الأعرابيِّ، عن أبي هريرة، ولا يُسمَّى»(١).

وروى ابنُ أبي داودَ وغيرُه في هذا الحديثِ زيادةً على روايةِ أبي داودَ والتِّرمذي: «وَمَنْ قَرَأً آخِرَ: ﴿لَاۤ أُقْيِمُ بِيَوْمِ ٱلْقِيَمَةِ ﴾ [القيامة: ١]، ﴿أَيْسُ ذَلِكَ بِقَدِرٍ عَلَىۤ أَن يُحْتِى ٱلْمُوتَى ﴾ [القيامة: ٤٠]؛ فَلْيَقُلْ بَلَى أَشْهَدُ، وَمَنْ قَرَأً: ﴿فَإِنِّ مَعْدَهُ [١٥] يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٥]؛ فَلْيَقُلْ: آمَنْتُ بِاللهِ ﴾ (١٨):

وعن ابنِ عبَّاسٍ، وابنِ النُّبيرِ، وأبي موسى الأشعريِّ رَبِّيَّا الْأَعْلَى الْأَعْلَى الْأَعْلَى الْأَعْلَى الْأَعْلَى [الأعلى: ١]، أنَّهم كانوا إذا قرأً أحدُهم: ﴿سَبِّحِ اَسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى [الأعلى: ١]، قال: «سبحانَ ربِّي الأعلى»(٣).

وعن عمرَ بنِ الخطَّابِ رَفِيْطِيْهُ أَنَّه كان يقولُ فيها: «سبحانَ ربِّيَ الأعلى» ثلاثَ مرَّاتٍ (٤).

وعن عبدِ اللهِ بنِ مسعودٍ رَفِيْ أَنَّه صلَّى فقراً بآخرِ (بني اسرائيلَ) (٥)، ثم قال: ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَهِ ٱلَّذِي لَمُ يَنَّخِذُ وَلَدًا ﴾ [الإسراء: ١١١] (٦).

<sup>(</sup>۱) انظر: «سنن أبي داود» (۸۸۷)، و«سنن الترمذي» (۳۳٤۷).

<sup>(</sup>۲) انظر: «سنن أبى داود» (۸۸۷).

<sup>(</sup>۳) انظر: «مصنف ابن أبي شيبة» (۲/۲۱۷ ـ ۲۲۸).

<sup>(</sup>٤) انظر: «مصنف ابن أبي شيبة» (٨٦٤٧).

<sup>(</sup>٥) سورة «بني إسرائيل» هي سورة «الإسراء»، والمراد قوله تعالى: ﴿وَقُلِ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَمُ يَنَّخِذُ وَلَكًا وَلَوْ يَكُن لَهُر شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلِئٌ مِّنَ ٱلذُّلِّ وَكَبِّرُهُ تَكْمِيرًا﴾ [الإسراء: ١١١].

<sup>(</sup>٦) انظر: «مصنف ابن أبي شيبة» (٣٦٨٦).

وقد نصَّ أصحابُنا على أنَّه يُستحبُّ أنْ يُقالَ في الصَّلاةِ ما قدَّمناهُ في حديثِ أبي هريرةَ في السُّورِ الثَّلاثِ، وكذا يُستحبُّ أنْ يُقالَ ما ذكرنَاه، وما كان في معناهُ، واللهُ أعلم.

# فَضَّللٌ

#### في قراءة القرآن يراد بها الكلام

ذكرَ ابنُ أبي داودَ في هذا اختلافًا فروى عن إبراهيمَ النَّخَعِيِّ رَخِلَتُهُ أَنَّه كان يكرهُ أن يتأوَّلَ القرآنَ لشيءٍ يعرضُ من أمرِ الدُّنيا (١).

وعن عمرَ بنِ الخطَّابِ عَلَيْهُ أَنَّه: «قرأً في صلاةِ المغربِ بمكَّة: ﴿ وَالنِّينِ وَالزَّيْتُونِ ( ) وَطُورِ سِينِينَ ﴿ [التين: ١، ٢]، ثم رفع صوتَه: ﴿ وَهَذَا ٱلْبَلِدِ ٱلْأَمِينِ ﴾ [التين: ٣]» (٢).

وعن حُكيم - بضمِّ الحاءِ - ابنِ سعدٍ أنَّ رجلًا من المُحَكِّمةِ أتى عليًّا ضَيَّيْه وهو في صلاةِ الصُّبحِ فقال: ﴿ لَهِنَ أَشَرَكُتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ [الزمر: ٦٥]، فأجابَه عليٌّ في الصَّلاة: ﴿ فَأَصْبِرُ إِنَّ وَعُدَ اللّهِ حَقُّ كَ وَلَا يَسْتَخِفَّنَكَ الَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾ [الروم: ٦٠] .

قال أصحابُنا: وإذا استأذنَ إنسانٌ على المُصلِّي فقال المُصلِّي المُصلِّي المُصلِّي: ﴿ الدَّاوَةُ التِّلاوةُ ، أو

<sup>(</sup>١) انظر: «فضائل القرآن» لأبي عبيد (ص١٢٣).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو العباس المستغفري في «فضائل القرآن» (١٠٠٣).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٧٨٩١)، وابن الجعد في «مسنده» (٢٣٧١)، والحاكم في «المستدرك» (٤٧٠٤).

التِّلاوةَ والإعلامَ؛ لم تبطلْ صلاتُه وإن أرادَ الإعلامَ، أو لم تحضرْهُ نَيَّةٌ بطلتْ صلاتُه (١).

## فَضَّلَّ

## في الأشياء التي تُقطع القراءة لأجلها

إذا كان يقرأُ ماشيًا فمرَّ على قوم؛ يُستحبُّ أن يقطعَ القراءة ويُسلِّمَ عليهم، ثم يرجعُ إلى القراءة، ولو أعادَ التَّعوُّذَ كان حسنًا، ولو كان يقرأُ جالسًا ومرَّ عليه غيرُهُ فقد قالَ الإمامُ أبو الحسنِ الواحدي: «الأولى تركُ السَّلامِ على القارئِ [٢٥] لاشتغالِهِ بالتِّلاوةِ»، قال: «فإنْ سلَّمَ عليه إنسانٌ كفاهُ الرَّدُ بالإشارةِ» قال: «فإنْ سلَّمَ عليه إنسانٌ كفاهُ الرَّدُ بالإشارةِ» قال: «فإنْ أرادَ الرَّدَ باللَّفظِ ردَّهُ، ثم استأنفَ الاستعادة وعاودَ التِّلاوة»، وهذا الذي قالَه ضعيفٌ، والظَّاهرُ وجوبُ الرَّدِ باللَّفظِ، فقد قالَ أصحابُنا: «إذا سلَّمَ الدَّاخلُ يومَ الجمعةِ في حالِ الخطبةِ وقلنا الإنصاتُ سُنَّةُ وجبَ ردُّ السَّلام على أصحِ الوجهين (٢٠).

فإذا قالوا: هذا في حالِ الخُطبةِ مع الاختلافِ في وجوبِ الإنصاتِ وتحريمِ الكلامِ، ففي حالِ القراءةِ التي لا يحرمُ الكلامُ فيها بالإجماعِ أولى، مع أنَّ ردَّ السَّلامِ واجبُ في الجملةِ، واللهُ أعلم.

وأما إذا عطسَ في حالِ القراءةِ؛ فإنَّه يُستحبُّ أن يقولَ:

(۱) انظر: «المهذب» للشيرازي (١/١٦٦).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الأم» للشافعي (۱/ ۲۳٤).

«الحمدُ للهِ»، وكذا لو كانَ في الصَّلاةِ، ولو عطسَ غيرُه وهو يقرأُ في غيرِ الصَّلاةِ وقال: «الحمدُ للهِ»؛ يُستحبُّ للقارئِ أن يُشَمِّته (١)، في غيرِ الصَّلاةِ وقال: «الحمدُ للهِ»؛ يُستحبُّ للقارئِ أن يُشَمِّته وأجابَه فيقولُ: «يرحمُكَ اللهُ»، ولو سمِعَ المؤذنَ؛ قطعَ القراءةَ وأجابَه بمتابعتِه في ألفاظِ الأذانِ والإقامةِ، ثم يعودُ إلى قراءتِهِ، وهذا مُتَّفقٌ عليه عند أصحابنا.

وأمَّا إذا طُلبتْ منه حاجةٌ في حالِ القراءةِ وأمكنَهُ جَوابِ السَّائلِ بالإشارةِ المُفهمةِ، وعلمَ أنَّه لا ينكسرُ قلبُه، ولا يحصلُ له شيءٌ من الأذى للأُنسِ الذي بينهما ونحوه؛ فالأولى أنَّه يُجيبُه بالإشارةِ، ولا يقطعُ القراءةَ؛ فإنْ قَطَعَها جازَ، واللهُ أعلم.

# فَخْلِلُ

#### في استحباب القيام لأهل العلم والفضل

وإذا ورد على القارئ مَنْ فِيه فضيلةٌ من علم، أو صلاح، أو شرف، أو سرف، أو سرف، أو سرف، أو له حرمةٌ بولاية، أو ولادة، أو غيرها؛ فلا بأس بالقيام له على سبيل الاحترام والإكرام؛ لا للرياء والإعظام؛ بل ذلك مستحبُّ، وقد ثبتَ القيامُ للإكرام من فعل رسولِ اللهِ عَلَيْ وفعلِ أصحابِه وَيْ بحضرتِه وبأمرِه، ومِن فعلِ التَّابِعين، ومَن بعدَهم من العلماء [٣٥] والصَّالحينَ، وقد جمعتُ جزءًا (٢) في القيام ذكرتُ فيه الأحاديثَ والآثارَ الواردةَ باستحبابِه

<sup>(</sup>١) تَشْمِيتُ العاطِسِ: هو بالشِّينِ والسِّين.

 <sup>(</sup>۲) واسم هذا الجزء «الترخيص بالقيام؛ لذوي الفضل والمزية من أهل الإسلام، على
 جهة البرِّ والتوقير والاحترام؛ لا على جهة الرياء والإعظام»، وله نسخة خطية =

وبالنَّهيِ عنه، وبيَّنتُ ضعفَ الضَّعيفِ منها وصِحَّةَ الصَّحيحِ، والجوابَ عمَّا يُتوهَّمُ منه النَّهيُ؛ وليس فيه نهيُّ، وأوضحتُ ذلك كلَّه بحمدِ اللهِ تعالى، فمَن تَشَكَّكَ (١) في شيءٍ من أحاديثِه فليطالِعْه يجدْ ما يزولُ به شكُّهُ إن شاءَ اللهُ تعالى.

# فَضَّللُ

#### في أحكام تتعلق بالقراءة في الصلاة

أبالغُ في اختصارِها، فإنَّها مشهورةٌ في كتبِ الفقهِ؛ منها: أنَّه يجبُ القراءةُ في الصَّلاةِ المفروضةِ بإجماعِ العلماءِ، ثم قال مالكُ، والشَّافعيُّ، وأحمدُ، وجماهيرُ العلماءِ: يتعيَّنُ قراءةُ الفاتحةِ في كلِّ ركعةٍ (٢).

وقال أبو حنيفة وجماعةٌ: لا تتعيَّنُ الفاتحةُ أبدًا، قال: ولا تجبُ القراءةُ في الرَّكعتينِ الأخيرتينِ (٣).

والصَّوابُ الأوَّلُ، فقد تظاهرتْ عليه الأدلَّةُ من السُّنَّةِ.

ويكفي من ذلك قولُهُ عَلَيْهِ في الحديثِ الصَّحيحِ: «لَا تُجْزِئُ صَلَاةٌ لَا يُقْرَأُ فِيهَا بِأُمِّ الْقُرْآنِ»(٤).

<sup>=</sup> محفوظة في مكتبة: شستربيتي، ورقم الحفظ: (٥/٤٢٩٤).

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «يشكك»؛ والمثبت من (ز) و(ع).

<sup>(</sup>٢) انظر: «التاج والإكليل» (١/ ٥١٩)، و«المهذب» (١/ ٧٢)، و«مسائل الإمام أحمد وإسحاق بن راهويه» (٢/ ٥٢٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: «المبسوط» للسرخسي (١٩/١).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٧٢٣)، ومسلم (٣٩٤).

وأجمعوا على استحبابِ قراءةِ السُّورةِ بعدَ الفاتحةِ في ركعتي الصُّبح والأولتينِ من باقي الصَّلواتِ.

واختلفوا في استحبابِها في الثَّالثة والرَّابعة، وللشَّافعيِّ فيها قولان: الجديدُ أنَّه يُستحبُّ والقديمُ أنَّه لا يُستحبُّ.

قال أصحابُنا: وإذا قلنا: إنَّها تُستحبُّ فلا خلافَ أنَّه يُستحبُّ أن تكونَ أقلَّ من القراءةِ في الأُولَتيْن.

قالوا: وتكونُ القراءةُ في الثَّالثةِ والرَّابعةِ سواءً.

وهل يطوِّلُ الأولى على الثَّانية؟ فيه وجهان: أصحُهما عند جمهورِ أصحابِنا: أنَّها لا تُطَوَّلُ، والثَّاني ـ وهو الصَّحيحُ عند المحقِّقين ـ: أنَّها تُطَوَّلُ، وهو المختارُ؛ للحديثِ الصَّحيحِ: «أنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْ كان يُطوِّل في الأولى ما لا [٤٥] يُطوِّلُ في الثَّانية»(١).

وفائدتُه أن يُدركَ المتأخِّرُ الرَّكعةَ الأولى، واللهُ أعلم.

قال الشَّافعيُّ كَلِّلَهُ: «وإذا أدركَ المسبوقُ مع الإمامِ الرَّكعتيْن الأُخيرتيْن من الظُّهرِ أو غيرِها ثم قام إلى الإتيانِ بما بقيَ عليه استحبَّ أن يقرأَ السُّورةَ»(٢).

قال الجماهيرُ من أصحابِنا: هذا على القوليْن، وقال بعضُهم: هذا على قولِه: يقرأُ السُّورةَ في الآخرتَيْن، أمَّا على الآخرِ

رواه البخاري (٧٢٥)، ومسلم (٤٥١)

<sup>(</sup>٢) انظر: «الأم» (٢/٦٠١).

فلا، والصَّوابُ الأوَّلُ؛ لئلا تخلو صلاتُه من سورةٍ، واللهُ أعلم.

هذا حكمُ الإمامِ والمنفردِ، أمَّا المأموم؛ فإن كانت الصَّلاةُ سرِّيَّةً وجبتْ عليه الفاتحةُ، واسْتُحِبَّ له السُّورةُ، وإن كانت جهريَّةً؛ فإن كان يسمعُ قراءةَ الإمام كُرِهَ له قراءةُ السُّورة.

وفي وجوبِ الفاتحةِ قولان: أصحُّهما: تجبُ والثَّاني: لا تجبُ، وإن كان لا يسمعُ القراءةَ فالصَّحيحُ وجوبُ الفاتحةِ واستحبابُ السُّورةِ، وقيلَ: لا تجبُ الفاتحةُ، وقيلَ تجبُ ولا تُستحبُّ السُّورةُ، واللهُ أعلم.

ويجبُ قراءةُ الفاتحةِ في التَّكبيرةِ الأولى من صلاةِ الجنازةِ (١).

أمَّا قراءةُ الفاتحةِ في الصَّلاةِ النَّافلةِ فلا بُدَّ منها، واختلفَ أصحابُنا في تسميتِها فيها، فقالَ القفَّالُ<sup>(٢)</sup>: تُسمَّى واجبةً، وقال صاحبُه القاضي حسين: تُسمَّى شرطًا، وقال غيرُهما: تُسمَّى رُكْنًا، وهو الأظهرُ، واللهُ أعلم.

[٥٥] والعاجزُ عن الفاتحةِ في هذا كلّه يأتي ببدلِها، فيقرأُ بقدرِها من غيرِها من القرآنِ، فإنْ لم يُحسنْ، أتى بقدرِها من الأذكار؛ كالتّسبيح، والتّهليلِ، ونحوِهما، فإنْ لم يُحسنْ شيئًا وقفَ بقدرِ القراءةِ، ثم يركعُ، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) الحاوي الكبير (٣/٥٦).

<sup>(</sup>٢) القَفَّالُ المذكور هنا هو: المروزيُّ عبدُ اللهِ بنُ أحمد.

# فَضّللُ

لا بأسَ بالجمعِ بين سُورتين في ركعةٍ واحدةٍ، فقد ثبتَ في «الصَّحيحين» من (١) حديث عبدِ اللهِ بنِ مسعودٍ وَ اللهِ عَلَيْهُ قال: «لقد عرفتُ النَّظائرَ التي كان رسولُ اللهِ عَلَيْهُ يقرنُ بينهنَ (٢)، فذكرَ عشرينَ سورةً من المُفصَّل كلّ سورتين في ركعةٍ» (٣).

وقد قدَّمنا عن جماعةٍ من السَّلفِ قراءةَ الختمةِ في ركعةٍ.

# فَضّللُ

أجمع المسلمون على استحبابِ الجهرِ بالقراءةِ في صلاةِ الصُّبحِ، والجمعةِ، والعيدينِ، والأُولَتيْنِ من المغربِ والعشاءِ، وفي صلاةِ التَّراويح، والوترِ عقيبها، وهذا مستحبٌ للإمامِ وللمنفردِ بما ينفردُ به منها، وأمَّا المأمومُ فلا يجهرُ بالإجماع.

ويُسنُّ الجهرُ في صلاةِ خسوفِ القمرِ، ولا يجهرُ في كسوفِ الشَّمسِ، ويجهرُ في الاستسقاءِ، ولا يجهرُ في الجنازةِ؛ إذا صُلِّيتْ بالنَّهارِ، وكذا باللَّيلِ على المذهبِ الصَّحيحِ المختارِ.

ولا يجهر في نوافلِ النَّهارِ؛ غير ما ذكرناه من العيدينِ والاستسقاءِ.

<sup>(</sup>١) قوله: «من»؛ سقط من (الأصل)؛ ومثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٢) يقرُن: بضمِّ الرَّاءِ على اللُّغةِ الفصيحةِ، وفي لُغةٍ بكسرها.

<sup>(</sup> $\Upsilon$ ) انظر: "صحيح البخاري" ( $\Upsilon$ ٤٢)، و"صحيح مسلم" ( $\Upsilon$ ٨٢٨).

واختلفَ أصحابُنا في نوافل اللَّيل:

فالأظهرُ: أنَّه لا يجهرُ.

والثَّاني: يجهرُ.

والثّالث \_ وهو (١) اختيارُ البغويِّ - (7): يقرأ (٣) بين الجهرِ والإسرارِ (٤).

ولو فاته صلاة باللّيلِ فقضاها بالنّهارِ، أو بالنّهارِ فقضاها باللّيلِ؛ فهل يُعتبرُ في الجهرِ والإسرارِ وقتُ الفواتِ، أو وقتُ القضاءِ؟ فيه وجهانِ لأصحابِنا؛ أظهرُها الاعتبارُ بوقتِ القضاءِ، ولو جهرَ في موضعِ الإسرارِ، أو أسرَّ في موضعِ الجهرِ؛ فصلاتُه صحيحة، ولكنّه ارتكبَ المكروة، ولا يسجدُ للسَّهوِ.

واعلمْ أنَّ الإسرارَ في القراءةِ والتَّكبيراتِ وغيرِها من الأذكارِ: هو أن يقولَ [٥٦] بحيثُ يُسمعُ نفسَه، ولا بُدَّ من نُطْقِهِ بحيثُ يُسمعُ نفسَه إذا كان صحيحَ السَّمعِ ولا عارضَ له، فإنْ لمْ يَسْمَعْ لم تصحَّ قراءتُهُ ولا غيرُها من الاذكارِ بلا خلافِ.

<sup>(</sup>١) قوله: «وهو»؛ سقط من (الأصل)؛ ومثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٢) البغويُّ: منسوبٌ إلى بغ، مدينةٍ بين هراةَ ومرو، ويُقالُ لها أيضًا: بغشورُ، واسمُه الحُسينُ بنُ مسعودٍ.

<sup>(</sup>٣) قوله: «يقرأ»؛ سقط من (الأصل)؛ ومثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٤) ذكر المصنف كلله المسألة بأدلتها تفصيلًا في كتابه «المجموع» (٣٩١/٣).

# فَضّللُ

قالَ أصحابُنا: يُستحبُّ للإمامِ في الصَّلاةِ الجهريَّةِ أن يسكتَ أربعَ سكتاتٍ في حالِ القيام:

إحداها: بعد تكبيرةِ الإحرامِ؛ ليقرأَ دعاءَ التَّوجُّهِ وليُحْرِمَ المأمومون.

والثَّانيةُ: عقيبَ الفاتحةِ، سكتةٌ لطيفةٌ جدًّا بين آخرِ الفاتحةِ وبين آمين؛ لئلا يُتوهَّمَ أنَّ آمينَ من الفاتحة.

والثَّالثةُ: بعد آمين، سكتة طويلة؛ بحيثُ يقرأُ المأمومُ الفاتحةَ.

والرَّابعةُ: بعد الفراغِ من السُّورةِ، يفصلُ بها بين القراءةِ وبين تكبيرةِ الهويِّ إلى الرُّكوع.

# فَضَّلَلُ

يُستحبُّ لكلِّ قارئٍ في الصَّلاةِ كان أو في غيرِها إذا فرغَ من «الفاتحةِ» أن يقولَ: «آمين»، والأحاديثُ الصَّحيحةُ في ذلك كثيرةٌ مشهورةٌ، وقد قدَّمنا في الفصلِ قبلَه أنَّه يُستحبُّ أن يفصلَ بين آخرِ «الفاتحةِ» وبين «آمين»(۱) بسكتة لطيفة (۲)، ومعناهُ: «اللَّهُمَّ استجبْ»، وقيلَ: «كذلك فليكنْ»، وقيلَ: «افعلْ»، وقيلَ: معناهُ: «لا يقدرُ على هذا أحدُ سواك»، وقيل: معناهُ: «لا تُخيِّبُ رجاءَنا»، وقيلَ: معناهُ: «لا تُخيِّبُ رجاءَنا»، وقيلَ: معناهُ: «لا يقدرُ معناهُ: «اللَّهُمَّ أمِّنَا بخيرٍ»، وقيلَ: «هو طابعُ اللهِ على عبادهِ يدفعُ به معناهُ: «اللَّهُمَّ أمِّنَا بخيرٍ»، وقيلَ: «هو طابعُ اللهِ على عبادهِ يدفعُ به

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «وآمين»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>٢) قوله: «بسكتة لطيفة»؛ سقط من (الأصل)؛ ومثبت من (ز)، و(ع).

عنهم الآفاتِ»، وقيل: «هي درجةٌ في الجنَّةِ يستحقُّها قائِلُها»، وقيل: «هو اسمٌ من أسماءِ اللهِ تعالى»؛ وأنكرَ المحقِّقونَ والجماهيرُ هذا، وقيلَ: «هو اسمٌ عبرانيُّ ليس مُعَرَّبًا»(۱)، وقال أبو بكر الورَّاقُ: «هي قوَّةُ للدُّعاءِ واستنزالُ الرَّحمةِ»، وقيلَ غيرُ ذلك.

وقيلَ: «آمينُ» لغاتٌ، قال العلماءُ:

أفصحُها: «آمينَ» بالمدِّ وتخفيفِ الميم.

والثَّانية: بالقصر، وهاتان مشهورتَان.

والثَّالثةُ: «آمينُ» بالإِمالةِ مع المدِّ؛ حكاها الواحديُّ عن حمزةَ والكسائيِّ.

والرَّابِعة: تشديدُ الميمِ مع المدِّ؛ حكاها الواحديُّ عن الحسنِ والحسينِ بن الفضلِ، قال: ويُحقِّقُ ذلك ما رُويَ عن جعفرِ [۷۰] الصَّادقِ وَ اللهُ قال: «معناهُ: قاصدينَ نحوَك، وأنتَ أكرمُ مِن أَنْ تُخيِّبُ قاصدًا»؛ هذا كلام الواحديِّ.

وهذه الرَّابعةُ غريبةٌ جدًّا، فقد عدَّها أهلُ اللُّغة في لحنِ العوام، وقال جماعةٌ من أصحابِنا: مَن قالها في الصَّلاةِ بطلتْ صلاتُه.

قال أهلُ العربيَّةِ: حقُّها في العربيَّةِ الوقفُ لأنَّها بمنزلةِ الأصواتِ، فإذا وصلَها فتحَ النُّون اللتقاءِ السَّاكنين؛ كما فُتحتْ في

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «ليس معرب»؛ والمثبت من (ز)، و(ع).

"أينَ» و "كيفَ» فلم تُكسرُ؛ لثِقَلِ الكسرةِ بعد الياءِ، فهذا مختصرٌ ممَّا يتعلَّقُ بلفظِ "آمين» وقد بُسِطَ القولُ فيها بالشَّواهدِ وزيادةِ الأقوالِ في كتابِ: "تهذيبِ الأسماءِ واللُّغات»(١).

قال العلماءُ: يُستحبُّ التَّأمينُ في الصَّلاةِ للإمامِ والمأمومِ والمنفردِ، ويجهرُ الإمامُ والمنفردُ بلفظِ «آمين» في الصَّلاةِ الجهريةِ.

واختلفوا في جهرِ المأموم:

فالصَّحيحُ: أنَّه يجهرُ.

والثَّاني: لا يجهر .

والثَّالثُ: يجهرُ إن كان جمعًا كثيرًا، وإلَّا فلا.

ويكونُ تأمينُ المأمومِ مع تأمينِ الإمامِ لا قبلَهُ ولا بعدَه (٢)؛ لقولِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ في الحديثِ الصَّحيح: «إِذَا قَالَ الْإِمَامُ: وَلَا الضَّالِّينَ، فَقُولُوا: آمِينَ، فَمَنْ وَافَقَ تَأْمِينُهُ تَأْمِينَ الْمَلَائِكَةِ؛ غُفِرَ لَهُ مَا الضَّالِّينَ، فَقُولُوا: آمِينَ، فَمَنْ وَافَقَ تَأْمِينُهُ تَأْمِينَ الْمَلَائِكَةِ؛ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ» (٣).

وأمَّا قولُه عَيَّا في الحديثِ الصَّحيحِ: «إِذَا أَمَّنَ الْإِمَامُ فَأَمِّنُوا» (٤)؛ فمعناهُ: إذا أرادَ التَّأمينَ.

قال أصحابُنا: وليس في الصَّلاةِ موضعٌ يُستحبُّ أن يقترنَ

<sup>(</sup>١) انظر: «تهذيب الأسماء واللغات» للمُصَنِّف (٣/ ١١).

<sup>(</sup>٢) «الحاوى الكبير» (٢/ ١١٢).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٧٤٧)، ومسلم (٤١٠).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٧٤٧)، ومسلم (٤١٠).

قولُ الإمامِ بقولِ المأمومِ إلَّا في قولِه: «آمين»، وأمَّا الأقوالُ الباقيةُ فيتأخَّرُ قولُ المأموم.

# فَضّلل فضلل

### في سجود التلاوة

وهو ممّا يتأكُّدُ الاعتناءُ به، فقد أجمعَ العلماءُ على الأمرِ بسجودِ التّلاوةِ، واختلفوا في أنّه أمرُ استحبابٍ أم إيجابٍ، فقال جماهيرُ العلماءِ: ليس بواجبٍ؛ بل مُستحبُّ، وهذا قولُ عمرَ بنِ الخطّاب وهذا قولُ عمرَ بنِ الخطّاب وهذا وابنِ عبّاسٍ، وسلمانَ الفارسيِّ، وعمرانَ بنِ الحُصينِ، ومالكِ، والأوزاعيِّ [٥٨] والشّافعيِّ، وأحمدَ، وإسحاقَ، وأبي ثورٍ، وداودَ، وغيرهم وهينُ .

وقال أبو حنيفةَ رَخَلَتُهُ: هو واجبٌ، واحتجَّ بقولِه تعالى: ﴿فَمَا لَهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ (إِنَّ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرُءَانُ لَا يَسْجُدُونَ ﴾ [الانشقاق: ٢٠، ٢٠].

واحتج الجمهورُ بما صح عن عمر بنِ الخطَّابِ وَ الله الله قَلْ الله قرأ يوم الجمعة على المنبرِ سورة النَّحلِ؛ حتى إذا جاء السَّجدة نزلَ فسجد وسجد النَّاسُ معه، حتى إذا كانت الجمعة القابلة قرأ بها، حتى إذا جاء السَّجودِ، فمَن حتى إذا جاء السَّجودِ، فمَن سجد فقد أصابَ، ومَن لمْ يسجد فلا إثم عليه»؛ ولمْ يسجدْ عمرُ. رواهُ البخاريُ (۱).

وهذا الفعلُ أو القولُ من عمرَ رَفِيْ في هذا الجمع دليلٌ ظاهرٌ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «صحيح البخاري» (۱۰۲۷).

وأمَّا الجوابُ عن الآيةِ التي احتجَّ بها أبو حنيفةَ وَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ عَلَى تركِ السُّجودِ تكذيبًا، كما قال تعالى بعدَه: ﴿ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يُكَذِّبُونَ ﴾ [الانشقاق: ٢٢].

وثبتَ في «الصَّحيحينِ» عن زيدِ بنِ ثابتٍ رَفَّيُهُ أَنَّه قرأً على النَّبيِّ عَلَيْهِ: ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾ [النجم: ١]؛ فلم يسجد (١).

وثبتَ في «الصَّحيحينِ» أنَّه عَيَّالِيَّةِ: «سجدَ في النَّجم» (٢٠). فدلَّ على أنَّه ليس بواجب.

# فَضْلَلُ

### فى بيان عدد السجدات ومحلها

أمَّا عددُها المختارُ من الذي قالَه الشَّافعيُّ والجماهيرُ أنَّها أربعَ عشرةَ سجدة في: «الأعراف»، و«الرَّعد»، و«النَّحل»، و«سبحان»، و«مريم»، وفي «الحجِّ» سجدتان، وفي: «الفرقان»، و«النَّمل»، و«ألم تنزيل»، و«حم السَّجدة»، و«النَّجم»، و إِذَا السَّمَاءُ الشَّمَاءُ ، و ﴿ أَوْرَأُ بِاللهِ رَبِكَ ﴾ .

وأمَّا سجدةُ «ص»؛ فمُستحبَّةُ وليستْ من عزائم السُّجودِ؛ أي: مُتَأَكَّدَاته، ثبتَ في صحيحِ البخاريِّ عن ابنِ عبَّاس عَيَّسِ قال: «﴿صََّ السَّعُ عَنَا مِن عزائم السُّجود، وقد رأيتُ النَّبيَ عَيْسٍ يسجدُ فيها»(٣).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۰۲۲)، ومسلم (۵۷۷).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۰۱۷)، ومسلم (۵۷٦).

<sup>(</sup>۳) انظر: «صحیح البخاری» (۱۰۱۹).

هذا مذهب الشَّافعيِّ ومَن قال مثله.

وقال أبو حنيفةُ: هي أربع عشرة سجدة، لكن أسقط [٥٩] الثَّانية من الحجّ، وأثبتَ سجدة ﴿صَّ ﴾، وجعلَها من العزائم، وعند أحمد روايتان:

أحدهُما: كما قال الشَّافعيُّ.

والثَّانية: خمسَ عشرةَ، زادَ ﴿ضَّ﴾، وهو قولُ أبي العبَّاسِ بنِ سُرَيْج، وأبي إسحاقَ المروزيِّ من أصحابِ الشَّافعيِّ.

وعن مالكٍ روايتان:

أحدُهما: كالشَّافعيِّ.

وأشهرهُما: أحدَ عشرةَ، أسقطَ «النَّجم»، و «إذا السَّماء»، و «اقرأ»، وهو قولٌ قديمٌ للشَّافعيِّ.

والصَّحيحُ ما قدَّمناهُ، والأحاديثُ الصَّحيحةُ تدلُّ عليه.

وأمَّا محلُّها؛ فسجدةُ «الأعرافِ» في آخرِها، و«الرَّعدِ» عُقيبَ قولِه تعالى: ﴿وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ﴾، ووالنَّحلِ»: ﴿وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ﴾، وفي «سبحانَ»: ﴿وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤَمِّرُونَ﴾، وفي «سبحانَ»: ﴿وَيَرْيِدُهُو خُشُوعًا﴾، وفي «مريم» ﴿خَرُّوا سُجَّدًا وَبُكِيًا﴾، والأولى من سجدتي «الحجِّ»: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ﴾، والثَّانيةُ: ﴿وَالْفُرِكُ﴾، والفَّرَاكُ، والثَّانيةُ: ﴿وَالْفُرِكُ﴾، و«الفرقانِ»: ﴿وَزَادَهُمْ نَفُورًا﴾، و«النَّرَالُ»: ﴿وَهُمْ لَا وَهُمْ لَا اللَّهَ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَ

<sup>(</sup>١) الآصال: جمعُ أصيلٍ، وهو آخرُ النَّهارِ، وقيل: ما بينَ العصرِ وغروبِ الشَّمس.

يَسْتَكْبِرُونَ ﴾، و «حم»: ﴿ وَهُمْ لَا يَسْتَمُونَ ﴾، و «النَّجمِ » في آخرها، و «إذا السماء انشقت »: ﴿ لَا يَسْجُدُونَ ﴾، و «اقرأ » في آخرِها.

ولا خلاف يُعتدُّ به في شيءٍ من مواضِعها؛ إلَّا التي في «حم» فإنَّ العلماءَ اختلفوا فيها: فذهبَ الشَّافعيُّ وأصحابُه إلى ما ذكرنَاهُ، وأنَّها عَقيبَ ﴿يَسَّعُمُونَ﴾، وهذا مذهبُ سعيدِ بنِ المسيَّبِ، ومحمَّدِ بن سيرينَ، وأبي وائلِ شقيقِ بنِ سلمةَ، وسفيانَ الثَّوريِّ، وأبي حنيفةَ، وأحمدَ، وإسحاقَ بنِ راهويه، وذهبَ آخرونَ: إلى وأبي حنيفةَ، وأحمدَ، وإسحاقَ بنِ راهويه، وذهبَ آخرونَ: إلى أنَّها عقيبَ قولِه تعالى: ﴿إِن كُنتُمُ إِيَّاهُ تَعَبُدُونَ﴾، حكاهُ ابنُ المنذرِ عن عمرَ بنِ الخطَّابِ، والحسنِ البصريِّ، وأصحابِ المنذرِ عن عمرَ بنِ الخطَّابِ، والحسنِ البصريِّ، وأصحابِ عبدِ اللهِ بنِ مسعودٍ، وإبراهيمَ النَّخعِيِّ، وأبي صالح، وطلحةَ بنِ معدِ، وزُبَيْدِ بنِ الحارثِ(۱)، ومالكِ بنِ أنسَ، واللَّيثِ بنِ سعدٍ، وهو وجهٌ لبعضِ أصحابِ الشَّافعيِّ؛ حكاهُ البغويُّ في وهو وجهٌ لبعضِ أصحابِ الشَّافعيِّ؛ حكاهُ البغويُّ في «التَّهذيب»(۲).

وأمَّا قولُ أبي الحسنِ عليِّ بنِ سعيدٍ العبدريِّ من أصحابِنا [٦٠] في كتابهِ «الكفايةُ في اختلافِ الفقهاءِ»: «عندنا أنَّ سجدةَ (النَّملِ) عند قولِه تعالى: ﴿وَيَعْلَمُ مَا تَخُفُونَ وَمَا تُعُلِنُونَ﴾ قال: «وهذا مذهبُ أكثرِ الفقهاءِ، وقال مالكُّ: هي عندَ قولِه تعالى: ﴿رَبُّ الْعَظِيمِ﴾».

فهذا الذي نقلَه عن مذهبِنا ومذهبِ أكثرِ الفقهاءِ غيرُ معروفٍ

<sup>(</sup>١) زُبيدُ بنُ الحارثِ: بضمِّ الزَّاي، وبعدَها باءٌ مفتوحةٌ موحدةٌ.

<sup>(</sup>٢) انظر: «التهذيب في فقه الإمام الشافعي» (٢/ ١٧٩).

ولا مقبولٍ؛ بل غلطٌ ظاهرٌ، وهذه كتبُ أصحابِنا مُصرِّحةٌ بأنَّها عندَ قولِه تعالى: ﴿رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ﴾، واللهُ أعلم.

## فَخْلِلُ

#### فى شروط صحة سجود التلاوة

حكم سجود التلاوة حكم صلاة النافلة في اشتراط الطهارة عن الحدث وعن النَّجس، وفي استقبالِه القبلة، وستر العورة، فيحرمُ على مَن على بدنِهِ أو ثوبِهِ نجاسةٌ غيرُ معفوِّ عنها، وعلى المُحدثِ إلَّا إذا تيمَّمَ في موضع يجوزُ فيه التَّيمُّمُ، وتحرمُ إلى غيرِ القبلةِ؛ إلَّا في السَّفرِ حيث تجوزُ النَّافلةُ إلى غيرِ القبلةِ، وهذا كلُّه مُتَّفقٌ عليه.

# فَخْلِلُ

إذا قرأ سجدة ﴿ صَّ ﴾؛ فمن قال: إنَّها من عزائم السُّجودِ قال: يسجدُ، سواءٌ قرأَها في الصَّلاةِ أو خارجًا منها كسائرِ السَّجدات.

وأمَّا الشَّافعيُّ وغيرُه ممَّن قال: ليستُ من عزائم السُّجودِ فقالوا: إذا قرأَها خارجَ الصَّلاةِ استُحِبَّ له السُّجودُ؛ لأنَّ النَّبيَّ عَلَيْهُ سجدَ فيها كما قدَّمناهُ، وإن قرأَها في الصَّلاةِ لم يسجد، فإنْ سجدَ وهو جاهلٌ أو ناسٍ لم تبطلْ صلاتُه؛ ولكن يسجدُ للسَّهوِ، وإن كان عالمًا.

فالصَّحيحُ: أنَّه تبطلُ صلاتُه؛ لأنَّه زادَ في الصَّلاةِ ما ليسَ منها؛ فبطُلَتْ، كما لو سجدَ للشُّكر؛ فإنَّها تبطلُ صلاتُه بلا خلافٍ.

والثّاني: لا تبطلُ لأنَّ له تعلُّقًا بالصَّلاةِ، ولو سجدَ إمامُهُ في ﴿صَّ ﴾؛ لكونِه يعتقدُها من العزائم والمأمومُ لا يعتقدُها فلا يُتابِعُهُ؛ بل يُفارِقُه، أو ينتظرُهُ قائمًا، وإذا انتظرَه هل يسجدُ للسَّهوِ؟ فيه وجهانِ، الأظهرُ لا يسجد.

# فَضَّلْلُ فیمن یسنُّ له السجود

اعلمْ أنَّه يسنُّ للقارئِ المتطهِّرِ بالماءِ أو التُّرابِ حيثُ يجوزُ، سواءٌ إنْ كان في [٦١] الصَّلاةِ أو خارجًا، ويُسنُّ للمستمِع، ويُسنُّ أيضًا للسَّامعِ غيرِ المستمعِ، ولكن قالَ الشَّافعيُ: لا أُوَّكِّدُهُ في حقِّهِ كما أُوَّكِّدُهُ في حقِّ المستمعِ هذا هو الصَّحيح.

وقال إمامُ الحرمينِ من أصحابِنا: لا يسجدُ السَّامعُ.

والمشهورُ الأوَّلُ، وسواءٌ كان القارئُ في الصَّلاةِ أو خارجًا عنها يُسنُّ للسَّامعِ والمستمعِ السُّجودُ، وسواءٌ سجدَ القارئُ أم لا هذا هو الصَّحيحُ المشهورُ عند أصحابِ الشَّافعيِّ وبه قال أبو حنيفة (١).

وقال صاحبُ «البيانِ» من أصحابِ الشَّافعيِّ: «لا يسجدُ المستمعُ لقراءةِ مَن في الصَّلاةِ»(٢).

وقال الصَّيدلانيُّ من أصحابِ الشَّافعيِّ: «لا يُسنُّ السُّجودُ إلَّا أَن يسجدَ القارئُ»، والصَّوابُ الأوَّلُ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «البناية شرح الهداية» لِلْبَدْر العَيْنِي (٢/ ٦٦١).

<sup>(</sup>٢) انظر: «البيان في مذهب الإمام الشافعي» لأبي الحسين العمراني (٢/ ٦٦١).

ولا فرقَ بين أن يكونَ القارئُ مسلمًا بالغًا متطهِّرًا رجلًا وبين أن يكونَ كافرًا أو صبيًّا أو مُحدثًا أو امرأةً، هذا هو الصَّحيحُ عندنا وبه قال أبو حنيفة (١).

وقال بعضُ أصحابِنا: لا يسجدُ لقراءةِ الكافرِ، والصَّبيِّ والمُحدِثِ والسَّكرانِ، وقال جماعةُ من السَّلفِ: لا يسجدُ لقراءةِ المرأةِ حكاهُ ابنُ المنذرِ عن قتادةَ ومالكِ وإسحاقَ، والصَّوابُ ما قدمناه.

# فَضِّللِّ

### في اختصار السجود

وهو أنْ يقرأ آيةً أو آيتينِ ثم يسجدُ، حكى ابنُ المنذرِ عن الشَّعبيِّ والحسنِ البصريِّ ومحمَّدِ بن سيرينَ والنَّخعِيِّ وأحمدَ وإسحاقَ: أنَّهم كرهوا ذلك، وعن أبي حنيفة ومحمَّدِ بنِ الحسنِ وأبي ثورٍ: أنَّه لا بأسَ به وهذا مقتضى مذهبنا (٢).

# فَضْلَلُ

### في أحكام تتعلق بسجود التلاوة في الصلاة

إذا كان مصليًّا منفردًا سجدَ لقراءةِ نفسهِ، فلو تركَ سجودَ التِّلاوةِ وركعَ ثم أرادَ أن يسجدَ للتِّلاوةِ لم يجزْ؛ فإن فعلَ مع العلم بَطُلَتْ صلاتُه، وإن كان قد هوى إلى الرُّكوع ولم يصلْ إلى حدًّ

<sup>(</sup>١) انظر: «الاختيار لتعليل المختار» (١/ ٧٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الأوسط في السنن والإجماع والاختلاف» لابن المنذر (٥/ ٢٨٠).

الرَّاكعين (١) جازَ أن يسجدَ للتِّلاوةِ، ولو هوى لسجودِ [٦٢] التِّلاوةِ ثم بدا له ورجعَ إلى القيام جازَ.

أمَّا إذا أصغى المنفردُ بالصَّلاةِ لقراءةِ قارئٍ في الصَّلاةِ أو غيرِها فلا يجوزُ له أن يسجُدَ، ولو سجدَ مع العلم بطلتْ صلاتُه.

أمَّا المصلِّي في جماعةٍ فإن كان إمامًا فهو كالمنفردِ.

وإذا سجدَ الإمامُ لتلاوةِ نفسِهِ وجبَ على المأمومِ أن يسجُدَ معَهُ، فان لم يفعلْ بطلتْ صلاتُه، فإنْ لم يسجدُ الإمامُ لم يجزْ للمأمومِ السُّجودُ، فإن سجدَ بطلتْ صلاتُه؛ ولكنْ يُستحبُّ أن يسجدَ إذا فرغَ من الصَّلاةِ؛ فلا يتأكَّد.

ولو سجد الإمامُ ولم يعلمُ المأمومُ حتى رفعَ الإمامُ رأسَه من السُّجودِ فهو معذورٌ في تَخلُّفِه ولا يجوزُ أن يسجد، ولو علمَ والإمامُ بعدُ في السُّجودِ وجبَ السُّجودُ فلو هوى إلى السُّجودِ فرفعَ الإمامُ وهو في الهويِّ رفعَ معه ولم يجزْ السُّجودُ.

وكذا الضَّعيفُ الذي هوى مع الإمامِ إذا رفعَ الإمام قبلَ بلوغِ الضَّعيفِ إلى السُّجودِ لسرعةِ الإمامِ وبُطءِ المأمومِ يرجعُ معه ولا يسجدُ.

وأما إذا كان المصلِّي مأمومًا فلا يجوزُ أن يسجدَ لقراءةِ نفسِه ولا لقراءةِ غيرِ إمامِه؛ فإن سجدَ بطلتْ صلاتُه، وتُكرهُ له قراءةُ السَّجدةِ ويُكرهُ له الإصغاءُ إلى قراءةِ غيرِ إمامِه.

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «الركعتين»، والمثبت من (ز)، و(ع).

### فَضْلِلُ

### فى وقت السجود للتلاوة

قال العلماءُ: ينبغي أنْ يقعَ عقيب<sup>(۱)</sup> آيةِ السَّجدةِ التي قرأَهَا أو سَمِعَها، فإن أخر ولم يُطلِ الفصلَ سجدَ، وإن طال فقد فاتَ السُّجودُ، ولا يقضي على المذهبِ الصَّحيحِ المشهورِ؛ كما لا تُقضى صلاةُ الكسوفِ.

وقال بعضُ أصحابِنا: فيه قولٌ ضعيفٌ: أن يقضى كما تُقضى السُّننُ الرَّاتبة؛ كسُنَّةِ الصُّبح والظُّهرِ وغيرِهما.

وأمَّا إذا كان القارئُ أو المستمعُ مُحدثًا عند تلاوةِ السَّجدةِ فإن تطهَّرَ على القُربِ سجد، وإن تأخَّرتْ طهارتُه حتى طالَ الفصلُ؛ فالصَّحيحُ [٦٣] المختارُ الذي قطعَ به الأكثرونَ أنَّه لا يسجدُ، وقيلَ: يسجدُ، وهو اختيارُ البغويِّ من أصحابِنا؛ كما يُجيبُ المؤذِّنَ بعد الفراغِ من الصَّلاةِ، والاعتبارُ في طولِ الفصلِ في هذا بالمعروفِ على المختارِ، واللهُ أعلم.

## فَضَّلِلُ

إذا قرأ السجدات كلها، أو سجدات منها في مجلس واحد؛ سجد لكل سجدة بلا خلاف، فإنْ كرر الآية الواحدة في مجالس سجد لكل مرة بلا خلاف، فإن كررها في المجلس الواحد نظر؛ فإنْ لم يسجد للمرَّةِ الأولى كفاهُ سجدةٌ واحدةٌ عن الجميع، وإنْ سجد للأولى ففيه ثلاثةُ أوجهٍ:

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «قريب»؛ والمثبت من (ز)، و(ع).

أصحُّها: يسجدُ لكلِّ مرَّةٍ سجدةً لتَجدُّدِ السَّببِ بعد توفيةِ حكمِ الأوَّل.

والثَّاني: يكفيه السَّجدةُ الأولى عن الجميعِ وهو قولُ ابنِ سُرَيْج ومذهبُ أبي حنيفةَ رَخْلَلهُ(١).

قال صاحبُ «العُدَّة» من أصحابِنا: وعليه الفتوى، واختارَه الشَّيخُ نصرُ المقدسيُّ الزَّاهدُ من أصحابنا.

والثالثُّ: إن طالَ الفصلُ سجدَ، وإلَّا فتكفيهِ الأولى.

أمَّا إذا كرَّرَ السَّجدةَ الواحدةَ في الصَّلاةِ إن كان في ركعةٍ فهي كالمجلسِ الواحدِ، فيكونُ فيه الأوجهُ الثَّلاثةُ، وإن كان في ركعتين فكالمجلسيْن؛ فيُعيدُ السُّجودَ بلا خلافٍ.

## فَضَّلِلُ

إذا قرأ السجدة وهو راكب على دابته في السفر سجد بالإيماء، هذا مذهبنا، ومذهب مالك، وأبي حنيفة، وأبي يوسف، ومحمَّد، وأحمد، وزُفرَ، وداودَ، وغيرِهم (٢٠).

وقال بعضُ أصحابِ أبي حنيفةَ: لا يسجدُ.

والصُّوابُ مذهبُ الجماهير.

أمَّا الرَّاكبُ في الحضرِ فلا يجوزُ أن يسجدَ بالإيماءِ

<sup>(</sup>۱) انظر: «المبسوط» للسرخسي (۲/ ۱۳۱).

<sup>(</sup>۲) انظر: «النهر الفائق شرح كنز الدقائق» (۳۸/۱)، و«المدونة» (۱۷٤/۱)، و«المدونة» (۱۷٤/۱)، و«أسنى المطالب في شرح روض الطالب» (۱/۱۳۲)، «الشرح الكبير على متن المقنع» (۱/۷۸۳).

### فَضْلِلُ

### في حكم قراءة آية السجدة في غير محلها في الصلاة

إذا قرأ آية السجدة في الصلاة قبل الفاتحة سجد، بخلاف ما [٦٤] لو قرأها في الرُّكوع أو السُّجودِ فإنَّه لا يجوزُ أن يسجد؛ لأنَّ القيامَ محلُّ القراءة، ولو قرأ السَّجدة فهوى ليسجدَ فشكَّ هل قرأ الفاتحة؟ فإنَّه يسجدُ للتِّلاوة، ثم يعودُ إلى القيامِ فيقرأ الفاتحة؛ لأنَّ سجودَ التِّلاوةِ لا يُؤخَّرُ.

### فَضّللُ

لو قرأ آية السجدة بالفارسيَّة لا يسجدُ عندنا، كما لو فسَّرَ آية سجدة، وقال أبو حنيفة: يُسجدُ (١).

### فَضَّللُ

إذا سجد المستمع مع القارئ لا يرتبط به، ولا ينوي الاقتداء به وله الرَّفعُ من السُّجودِ قبله.

### فَضْلَلُ

لا تكره قراءة آية السجدة للإمام عندنا؛ سواءٌ كانت الصَّلاةُ سرِّيَّةً أو جهرِيَّةً، ويسجدُ متى قرأها، وقال مالكُّ: يُكرهُ ذلك مُطلقًا، وقال أبو حنيفةَ: يُكرهُ في السِّرِيَّةِ دون الجهريَّة (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: «النهر الفائق شرح كنز الدقائق» (۱/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>۲) انظر: «بدائع الصنائع» (۱/۱۹۲)، و«مواهب الجليل» (۲/ ٦٥)، و«كشاف القناع»(۲) (۲/ ٤٤٩).

### فَضَّلِلُ

### في حكم سجود التلاوة في أوقات النهي عن الصلاة

لا يُكرهُ عندنا سجودُ التِّلاوةِ في الأوقاتِ التي يُنهى عن الصَّلاةِ فيها، وبه قال الشَّعبيُّ، والحسنُ البصريُّ، وسالمُ بنُ عبدِ اللهِ، والقاسمُ، وعطاءُ، وعكرمةُ، وأبو حنيفةَ، وأصحابُ الرَّاي، ومالكُ في إحدى (١) الرِّوايتين (٢).

وكَرِهَ ذلك طائفةٌ من العلماءِ منهم: عبدُ اللهِ بنُ عمرَ، وسعيدُ بنُ المسيَّبِ، ومالكٌ في الرِّوايةِ الأخرى، وإسحاقُ بنُ راهويه، وأبو ثور<sup>(٣)</sup>.

## فَضِّللِّ

### في قيام الركوع مقام سجود التلاوة

لا يقوم الركوع مقام سجود التلاوة في حال الاختيار، هذا مذهبنا ومذهب جماهيرِ العلماءِ من السَّلفِ والخلفِ، وقال أبو حنيفة تَخْلَسُهُ: «يقومُ مقامَهُ»(٤).

ودليل الجمهور القياسُ على سجودِ الصَّلاةِ.

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «أحد»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>۲) انظر: «مصنف ابن أبي شيبة» (۱/ ٣٧٦)، و«حاشية ابن عابدين» (۱/ ٣٧٣)، و«الاستذكار» (۲/ ٥٠٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: «مصنف ابن أبي شيبة» (١/ ٣٧٧)، و«موطأ مالك» (١/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: «عمدة القاري شرح صحيح البخاري» (١١٣/٧).

وأمَّا العاجزُ عن الشُّجودِ فيُومئُ إليه كما يُومئُ إلى سجودِ الصَّلاة [٦٥].

## فَخْلِلُ

#### في صفة السجود

اعلم أنَّ السَّاجِدَ للتِّلاوةِ له حالانِ:

أحدُهما: أن يكونَ خارجَ الصَّلاة.

والثَّاني: أن يكونَ فيها.

أمّا الأوّل: فإذا أرادَ السُّجودَ نوى سجودَ التِّلاوةِ وكبَّرَ للإحرامِ، ورفعَ يديهِ حذوَ منكبَيْهِ كما يفعلُ في تكبيرةِ الإحرامِ للإحرامِ، ثم يُكبِّرُ تكبيرةً أخرى للهويِّ إلى السُّجودِ، ولا يرفعُ فيها الشَّبودِ، وهذه التَّكبيرةُ الثَّانيةُ مستحبَّةٌ ليستْ بشرطِ كتكبيرةِ سجدةِ الصَّلاةِ، وأمَّا التَّكبيرةُ الأولى؛ تكبيرةُ الإحرامِ ففيها ثلاثةُ أوجه الأصحابنا:

أظهرُها وقولُ الأكثرينَ منهم: أنَّها ركنٌ لا يَصحُّ السُّجودُ إلَّا بها.

والثَّاني: أنَّها مُستحبَّةٌ ولو تُركتْ صحَّ السُّجودُ، وهذا قولُ الشَّيخ أبي محمَّدٍ الجوينيِّ.

والثَّالث: ليست مُستحبَّةٌ، والله أعلمُ.

ثم إنْ كان الذي يريدُ السُّجودَ قائمًا كبَّرَ للإحرامِ في حالِ قيامِه، ثم كبَّرَ للسُّجودِ في انحطاطِهِ إلى السُّجودِ، وإن كان جالسًا

فقد قالَ جماعاتُ من أصحابِنا: يُستحبُّ لهُ أن يقومَ فيُكبِّرَ للإحرامِ قائمًا، ودليلُّ قائمًا، ودليلُ قائمًا، ودليلُ هذا القياسِ على الإحرام.

والسُّجودُ في الصَّلاةِ ممَّن نصَّ على هذا وجزمَ به من أئمةِ أصحابِنا الشَّيخُ أبو محمَّدٍ الجوينيُّ، والقاضي حُسينُ وصاحبَاهُ، صاحبَا «التَّتِمَّةِ» و «التَّهذيبِ»، والإمامُ المُحقِّقُ أبو القاسمِ الرَّافعيُّ، وحكاهُ إمامُ الحرميْنِ عن والدِه الشَّيخِ أبي محمَّدٍ، ثم أنكرَه وقال: «لم أرَ لهذا أصلًا ولا ذِكرًا» (١).

وهذا الذي قالَه إمامُ الحرميْنِ ظاهرٌ [٦٦] فلمْ يثبتْ فيه شيءٌ عن النّبيِّ عَلَيْهٌ، ولا عمّن يُقتدى به من (٢) السَّلف، ولا تعرّضَ له الجمهورُ من أصحابِنا، واللهُ أعلم.

ثم إذا سجدَ فينبغي أن يُراعيَ أدبَ السُّجودِ في الهيئةِ والتَّسبيحِ، أمَّا الهيئةُ؛ فأن يضعَ يديْهِ حذوَ منكبَيْهِ على الأرضِ، ويَضُمَّ أصابِعَهُ، وينشُرها إلى جهةِ القبلةِ، ويخرجَها من كُمِّه، ويُباشرَ بها المُصلَّى، ويُجافي مرفقيهِ عن جنبيهِ، ويرفعَ بطنَهُ عن فخذيْهِ؛ إن كانَ رجلًا، فإن كانت امرأةً أو خنثى لم يجافِ، ويرفعَ السَّاجدُ أسافِلَه على رأسِهِ، ويُمكِّنَ جبهتَهُ وأنفَهُ من المُصلَّى، ويَطمئِنَّ في سجودِه.

<sup>(</sup>۱) انظر: «نهاية المطلب في دراية المذهب» للجويني (۲/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٢) قوله: «من» سقط من (الأصل)، ومثبت من (ز)، و(ع).

وأمَّا التَّسبيحُ في السُّجودِ فقال أصحابُنا: يُسبِّحُ بما يُسبِّح بهِ في سجودِ الصَّلاةِ، فيقولُ ـ ثلاثَ مرَّاتٍ ـ: «سبحانَ ربِّيَ الأعلى»، ثم يقولُ: «اللَّهُمَّ لَكَ سَجَدْتُ، وَبِكَ آمَنْتُ وَلَكَ أَسْلَمْتُ سَجَدَ وَجْهِيَ لِلَّذِي خَلَقَهُ وَصَوَّرَهُ وَشَقَّ سَمْعَهُ بِحَوْلِهِ وقوَّتِهِ، تَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ»(۱).

ويقولُ: «سُبُّوحٌ قُدُّوسٌ (٢) ربُّ الملائكةِ والرُّوحِ (٣). فهذا كلُّه مَا يقولُه في سجودِ الصَّلاة.

قالوا: ويُستحبُّ أن يقولَ: «اللهُمَّ اكْتُبْ لِي بِهَا عِنْدَكَ أَجْرًا، وَاجْعَلْهَا لِي عِنْدَكَ أَجْرًا، وَاجْعَلْهَا لِي عِنْدَكَ ذُخْرًا، وَضَعْ عَنِّي بِهَا وِزْرًا، وَاقْبَلْهَا مِنِّي كَمَا قَبِلْتَها مِنْ عَبْدِكَ دَاوُدَ ﷺ (٤٠).

وهذا الدُّعاءُ خصيصٌ بهذه السَّجدةِ فينبغي أنْ يُحافِظَ عليه. وذكرَ الاستاذُ إسماعيلُ الضَّريرُ في «تفسيره» أنَّ اختيارَ

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۷۷۱).

<sup>(</sup>٢) سُبُّوحٌ قُدُّوسٌ: بضمٍّ أوَّلِهما وبالفتح؛ لُغتان مشهورتَان.

 <sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٤٨٧).

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي (٥٧٩)، وابن ماجه (١٠٥٣)، وابن خزيمة (٥٦٣)، وابن حبان (٢٧٦٨)، والحاكم (٧٩٩)، وصححه، وأقره الذهبي. ولفظه: أن ابن عباس الله قال: جاء رجل إلى النبي على فقال: يا رسول الله، إني رأيتني الليلة وأنا نائم كأني أصلي خلف شجرة، فَسَجَدتُ، فَسَجَدَت الشجرةُ لسجودي، فسمعتُها وهي تقول: «اللَّهُمَّ اكْتُبْ لِي بِهَا عِنْدَكَ أَجْرًا، وَضَعْ عَنِي بِهَا وِزْرًا، وَاجْعَلْهَا لِي عِنْدَكَ ذُخْرًا، وَتَقَبَّلْهَا مِنْ عَبْدِكَ دَاوُدَ»، قال ابن عباس: «فقرأ النبي على سجدة، ومحده عنه وهو يقول مثل ما أخبره الرجل عن قول الشجرة».

الشَّافعيِّ كَثِلَهُ في دعاءِ سجودِ التّلاوةِ أن يقولَ: ﴿ سُبْحَنَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا ﴾ [الإسراء: ١٠٨]، وهذا النّقلُ عن الشَّافعيِّ غريبٌ جدًّا، وهو حسنٌ، فإنّ ظاهرَ القرآنِ يقتضي مدحَ مَن قالَه في السُّجودِ؛ فيُستحبُّ أن يَجمعَ بين هذهِ الأذكارِ كلِّها، ويدعو معها بما يُريدُ من أمورِ الآخرةِ والدُّنيا، وإن اقتصرَ [٧٦] على بعضِها حصلَ أصلُ التَّسبيحِ، ولو لم يُسبِّح بشيءٍ أصلًا حصلَ السُّجودُ؛ كسجودِ الصَّلاةِ، ثم إذا فرغَ من التَّسبيحِ والدُّعاءِ رفعَ رأسهَ مُكبِّرًا، وهل يفتقرُ إلى السَّلام؛ فيه قولان منصوصانِ للشَّافعيِّ مشهوران:

أصحُهما عند جماهير أصحابه: أنّه يفتقر؛ لافتقاره إلى الإحرام، ويَصيرُ كصلاةِ الجنارةِ، ويؤيّدُ هذا ما رواهُ ابنُ أبي داودَ بإسنادِهِ الصَّحيحِ عن عبدِ اللهِ بنِ مسعودٍ صَلَّحَتُهُ: «أنّه كان إذا قرأ السَّجدةَ سجدَ ثم سلَّم»(١).

والثَّاني: لا يفتقرُ كسجودِ التِّلاوةِ في الصَّلاةِ، ولأنَّه لم يُنقلْ عن النَّبِيِّ عَيَّالِيَّةِ ذلك.

فعلى الأوَّل؛ هل يفتقرُ إلى التَّشهُّدِ؟ فيه وجهانِ: أصحُّهما لا يفتقرُ إلى القيام.

وبعضُ أصحابِنا يجمعُ المسألتينِ ويقولُ في التَّشَهُّدِ والسَّلامِ ثَلاثةُ أوجه:

أصحُّها: أنَّه لا بُدَّ من السَّلام دون التَّشهُّدِ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «السنن الكبرى» للبيهقى (٣٥٩٣).

والثَّاني: لا يحتاجُ إلى واحدٍ منها.

والثَّالث: لا بُدَّ منهما.

وممَّن قالَ من السَّلف يُسلِّمُ: محمَّدُ بنُ سيرينَ، وأبو عبدِ الرَّحمٰنِ السُّلميُّ، وأبو الأحوصِ، وأبو قِلابةَ (۱)، وإسحاقُ بنُ راهویه، وممَّن قال: لا يُسلِّمُ الحسنُ البصريُّ وسعيدُ بنُ جُبيرٍ وإبراهيمُ النَّخعِيُّ ويحيى بنُ وَثَّابٍ وأحمدُ (۱).

هذا كلُّه في الحالِ الأوَّلِ، وهو السُّجودِ خارجَ الصَّالاة.

الحالُ الثّاني: أن يسجدَ للتّلاوةِ في الصّلاة، ولا يُكبّرَ للرّفعِ للإحرامِ، ويُستحبُّ أن يُكبّرَ للسُّجودِ، ولا يرفعَ يديْهِ، ويُكبّرَ للرَّفعِ من السُّجودِ، هذا هو الصَّحيحُ المشهورُ الذي قالَه الجمهورُ، وقال أبو عليّ بنِ أبي هريرةَ من أصحابِنا: لا يُكبّرُ للسُّجودِ ولا للرَّفعِ، والمعروفُ الأوّلُ.

وأمَّا الأدبُ في هيئةِ السُّجودِ والتَّسبيحِ فعلى ما تقدَّم في السُّجودِ خارجَ الصَّلاةِ؛ إلَّا أنَّه إذا كان السَّاجدُ إمامًا فينبغي أن لا يُطوِّلَ التَّسبيحَ؛ إلَّا أنْ [٦٨] يعلمَ من حالِ المأمومين أنَّهم يُؤثِرونَ التَّطويلَ.

ثم إذا رفع من السُّجودِ قام، ولا يجلسُ للاستراحةِ بلا خلافٍ، وهذه مسألةٌ غريبةٌ قلَّ مَن نصَّ عليها

<sup>(</sup>١) أبو قِلابةَ: بكسرِ القافِ، وتخفيفِ اللَّام، وبالباءِ الموحدةِ، اسمُهُ: عبدُ اللهِ بنُ زيدٍ.

<sup>(</sup>٢) انظر: «المصنف» لابن أبي شيبة (١/٣٦٤)، و«السنن الكبرى» للبيهقي (٢/ ٣٢٥).

القاضي حسينُ والبغويُّ والرَّافعيُّ (١).

وهذا بخلافِ سجودِ الصَّلاةِ، فإنَّ القولَ الصَّحيحَ المنصوصَ للشَّافعيِّ المختارَ الذي جاءتْ به الأحاديثُ الصَّحيحةُ في البخاريِّ (٢) وغيرِه: استحبابُ جِلسةِ الاستراحةِ عُقيبَ السَّجدة الثَّانية من الرَّكعةِ الأولى في كلِّ الصَّلواتِ ومن الثَّالثةِ في الرُّباعيَّاتِ.

ثم إذا رفع من سجدة التِّلاوة فلا بُدَّ من الانتصابِ قائمًا، والمُستحبُّ إذا انتصبَ قائمًا أن يقرأً شيئًا ثم يركع فإن انتصبَ ثم ركعَ من غير قراءة جاز.

# فَضْلَلُ

### في الأوقات المختارة للقراءة

اعلم أنَّ أفضلَ القراءةِ ما كان في الصَّلاةِ، ومذهبُ الشَّافعيِّ وغيرِه أنَّ تطويلَ السُّجودِ.

وأمَّا القراءةُ في غيرِ الصَّلاةِ فأفضلُها قراءةُ اللَّيلِ، والنِّصفُ الأخيرُ من اللَّيلِ أفضلُ من الأوَّكِ، والقراءةُ بين المغربِ والعشاءِ محبوبةٌ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «التهذيب في فقه الإمام الشافعي» للبغوي (۲/ ۱۷۹)، و «الشرح الكبير» للرافعي (٤/ ١٩٥).

<sup>(</sup>۲) ولفظه في «صحيح البخاري» (۷۸۹)؛ عن مالك بن الحورث الليثي: «أنه رأى النبي على يصلي، فإذا كان في وتر من صلاته لم ينهض حتى يستوي قاعدًا». قال ملا على القاري في «مرقاة المفاتيح» (۲/۲۰۷): «المراد بالوتر الركعة الأولى والثالثة من الرباعيات... وهذا دليل على استحباب جلسة الاستراحة».

وأمَّا القراءةُ بالنَّهارِ فأفضلُها بعد صلاةِ الصُّبح، ولا كراهيةً في القراءةِ في وقتٍ من الأوقاتِ لمعنًى فيه، وأمَّا ما رواهُ ابن أبي داود عَن مُعَانِ بنِ رفاعةَ عن مشايِخِهِ أنَّهم كرهوا القراءةَ بعد العصر، وقالوا: «هو دراسةُ يهود»؛ فغيرُ مقبولٍ، ولا أصلَ له.

ونختارُ من الأيَّامِ: الجمعة، والاثنينَ، والخميسَ، ويومَ عرفة، ومن الأعشارِ: العُشْرَ الأخيرَ من رمضانَ، والعُشْرَ الأوَّل من ذي الحِجَّةِ، ومن الشُّهورِ: رمضانَ.

# فَضّللً

إذا أُرْتِجَ على القارئ (۱)، ولم يدر ما بعد الموضع الذي انتهى إليه فسألَ عنه غيرَه؛ فينبغي أن يتأدَّب بما جاءَ [٦٩] عن عبدِ اللهِ بنِ مسعودٍ، وإبراهيمَ النَّخعِيِّ، وبشيرِ بنِ أبي مسعودٍ والراهيمَ النَّخعِيِّ، وبشيرِ بنِ أبي مسعودٍ والوا: "إذا سألَ أحدُكُم أخاهُ عن آيةٍ فليقرأ ما قبلَها ثم يسكت، ولا يقولُ: كيف كذا وكذا، فإنَّه يُلبّسُ عليه (۱).

# فَخْلِلُ

إذا أرادَ أن يستدلَّ بآيةٍ فله أنْ يقولَ: قالَ اللهَ تعالى كذا، وله أنْ يقولَ: اللهُ تعالى يقولُ كذا، ولا كراهة في شيءٍ من

<sup>(</sup>١) أُرْتِجَ على فلانٍ في منطقه، إذا انغلق عليه الكلام، وهو من أرْتَجْتُ البابَ؛ أي: أغلقته؛ كما في «مجمل اللغة» لابن فارس (ص٤١٧).

<sup>(</sup>۲) روى عبد الرزاق في المصنف (٥٩٨٨)، والطبراني في «الكبير» (٨٦٩٣)، عن إبراهيم النخعي، قال: قال عبد الله بن مسعود رَهِ الله الله أحدُكُم صاحبَهُ كيف يقرأُ آية كذا وكذا، فَلْيَسْأَلْهُ عن ما قبلها»، وذكره الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١/ ١٦)، وقال: «رواه الطبراني في الكبير، ورجاله موثقون، إلا أنه منقطع».

هذا، هذا هو الصَّحيحُ المختارُ الذي عليه عملُ السَّلفِ والخلفِ.

وروى ابنُ أبي داودَ عن مطرِّفِ بنِ عبدِ اللهِ بنِ الشِّخِيرِ التَّابِعيِّ المشهورِ قال: «لا تقولوا: إنَّ اللهَ تعالى يقولُ، ولكن قولوا: إنَّ اللهَ تعالى قالَ»(١).

قوله: وهذا الذي أنكرَهُ مُطَرِّفٌ كَلَسُهُ خلافُ ما جاء به القرآنُ والسُّنَّةُ، وفَعَلَتْهُ الصَّحابةُ ومَن بعدَهُم وَ اللهُ عالى: ﴿وَالسُّنَةُ، وَفَعَلَتْهُ الصَّحابةُ ومَن بعدَهُم وَ اللهُ عَلَى اللهُ يَقُولُ اللهُ يَقُولُ اللهُ يَقُولُ اللهُ وَعَلَى: ﴿مَن جَامً بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ وَلَى اللهُ وَعَلَى: ﴿مَن جَامً بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ وَ لَا اللهُ وَعَلَى اللهُ اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ اللهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ اللهُ وَعَلَى اللهُ اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ اللهُ وَعَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَعَلَى الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

وفي "صحيح البخاريِّ"؛ في ثلاثة مواضعَ في بابِ تفسيرِ: ﴿ لَنَ نَنَالُوا ٱلَّهِ حَتَّىٰ تُنفِقُواْ مِمَّا شِحُبُّونَ ﴾ [آل عـمـران: ٩٢]، قـال أبـو طلحةَ: يا رسولَ اللهِ، إنَّ اللهَ تعالى يقولُ: ﴿ لَنَ نَنَالُواْ ٱلَّهِ حَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا شِحُبُّونَ ﴾ [آل عمران: ٩٢] .

فهذا كلامُ أبي طلحة بحضرةِ النَّبيِّ عَلَيْكَ اللَّهِ.

وفي الصَّحيحِ عن مسروقٍ كَلْشُهُ قال: قلتُ لعائشةَ وَ اللهُ اللهُ يَقِلَ اللهُ تعالى: ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ وَالْأَفُقِ اللهُ يَنِ اللهُ اللهُ تعالى: ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ وَالْأَفُقِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ تعالى يقولُ: ﴿ لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣]، تسمعُ أنَّ اللهَ تعالى يقولُ: ﴿ لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣]،

<sup>(</sup>۱) رواه سعيدُ بنُ منصورِ في التفسيرِ من «سننه» (١٤٤)، وابنُ أبي الدنيا في «الصمت» (٣٦٩)، وأبو نعيم في «الحلية» (٢٠٣/٢).

<sup>(</sup>۲) انظر: «صحیح مسلم» (۲٦۸۷).

<sup>(</sup>٣) انظر: "صحيح البخاري" (١٣٩٢)، والحديث أيضًا في "صحيح مسلم" (٩٩٨).

أُولَمْ تسمعْ أَنَّ اللهَ تعالى يقول: ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحَيًا أَوَ مِن وَرَآيِ جِعَابٍ الآية [الشورى: ٥١]؟ ثم قالتْ في هذا الحديث: «واللهُ تعالى يقولُ: ﴿ يَنَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغَ ﴾ [المائدة: ٢٧]»، ثم قالتْ: «واللهُ تعالى يقولُ: ﴿ قُل لا يَعَلَمُ [٧٠] مَن فِي السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَا اللهَ أَن السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَا اللهَ أَن اللهَ اللهُ إِلَا اللهُ أَن اللهَ اللهُ اللهُ

ونظائرُ هذا في كلامِ السَّلفِ والخَلَفِ أكثرُ من أَنْ تُحصرَ، واللهُ أعلم.

# فَخْلِلُ

### في آداب الختم وما يتعلق به

### فيه مسائل:

الأولى: في وقتِه، قد تقدَّم أنَّ الختمَ للقارئِ وحدَه يُستحبُّ أَنْ يكونَ في ركعتي سُنَّةِ أَنْ يكونَ في ركعتي سُنَّةِ الفجرِ، أو ركعتي سُنَّةِ المغربِ، وفي ركعتي الفجرِ أفضلُ، وأنَّه يُستحبُّ أَن يختمَ ختمةً في أوَّلِ النَّهارِ في دورٍ، ويَختمُ ختمةً أخرى في أوَّلِ النَّهارِ في دورٍ، ويَختمُ ختمةً أخرى في أوَّلِ اللَّيل في دورٍ آخرَ.

وأما مَن يختمُ في غيرِ صلاةِ، والجماعةُ الذين يختمونَ مجتمعينَ؛ فيُستحبُّ أن تكونَ ختمتُهُمْ في أوَّلِ النَّهارِ، أو أوَّلِ اللَّهارِ أفضلُ عند بعضِ العلماء.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٥٧٤)، ومسلم (١٧٧).

المسألةُ الثَّانية: يُستحبُّ صيامُ يومِ الختمِ؛ إلَّا أن يُصادفَ يومًا نهى الشَّرعُ عن صيامِهِ.

وقد روى ابنُ أبي داودَ بإسنادِه الصَّحيحِ: «أنَّ طلحةَ بنَ مُصرِّفٍ، وحبيبَ بنَ رافعِ التَّابعيِّين مُصرِّفٍ، وحبيبَ بنَ أبي ثابتٍ، والمُسيِّبَ بنَ رافعِ التَّابعيِّين الكوفيِّين وَيُّ أجمعين كانوا يصبحونُ في اليومِ الذي يختمونَ فيه القرآنَ صيامًا»(١).

المسألة الثَّالثة: يُستحبُّ حضورُ مجلسِ ختمِ القرآنِ استحبابًا متأكَّدًا، فقد ثبتَ في «الصَّحيحيْنِ» أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ: «أمرَ الحُيَّضَ بالخروج يومَ العيدِ فيشهدنَ الخيرَ ودعوةَ المسلمين»(٢).

وروى الدَّارميُّ وابنُ أبي داود بإسنادِهما عن ابنِ عبَّاسٍ وَعِيْهَا: «أَنَّه كان يجعلُ رجلًا يُراقبُ رجلًا يقرأُ القرآنَ، فإذا أرادَ أن يختمَ أعلمَ ابنَ عبَّاسِ فيشهدُ ذلك» (٣).

وروى ابنُ أبي داودَ بإسنادَيْن صحِيحَيْن [٧١] عن قتادةَ التَّابعيِّ الجليلِ صاحبِ أنسٍ رَبِّيُّيْهُ قال: «كان أنسُ بنُ مالكِ رَبِّيُّهُ إذا ختمَ القرآنَ جمعَ أهلَهُ ودعًا» (٤٠).

<sup>(</sup>۱) ذكره الحافظ ابن حجر كليه في «نتائج الأفكار» (۳/ ۱۷۰)، وعزاه لابن أبي داود، وذكر إسناده، ثم قال: «وهذا السند على شرط الصحيح».

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۳۱۸)، ومسلم (۸۹۰).

<sup>(</sup>٣) انظر: «سنن الدارمي» (٣٥١٥).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن المبارك في «الزهد» (۸۰۹)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (۱۰۸۷)، والدارمي في «سننه» (۳۵۱۷)، والطبراني في «الكبير» (٦٧٤).

وروى بأسانيده الصَّحيحة عن الحَكَم بنِ عُتَيْبَةَ التَّابِعيِّ الجليلِ قال: «أرسلَ إليَّ مجاهدٌ وعندَهُ ابنُ أبي لُبُابة فقالا: إنَّا أرسلنا إليَّ مجاهدٌ وعندهُ ابنُ أبي لُبُابة فقالا: إنَّا أرسلنا إليك لأنَّا أردنا أن نختم القرآنَ، والدُّعاءُ يُستجابُ عند ختمِ القرآنِ»(١).

وفي بعضِ الرِّواياتِ الصَّحيحةِ أنَّه كان يُقالُ: «إنَّ الرَّحمةَ تنزلُ عند خاتمةِ القرآنِ»(٢).

وروى بإسنادِهِ الصَّحيحِ عن مجاهدٍ قال: «كانوا يجتمعون عند ختم القرآنِ، يقولونَ: تتنزَّلُ الرَّحمة»(٣).

المسألةُ الرَّابعة: يُستحبُّ الدُّعاءُ عَقَيبَ الختم استحبابًا متأكَّدًا لما ذكرنَاهُ في المسألةِ التي قبلَها.

وروى الدَّارميُّ بإسنادِه عن حُميدٍ الأعرجِ قال: «مَن قرأَ القرآنَ ثم دعا أمَّنَ على دعائِه أربعةُ آلافِ مَلَكِ»(٤).

وينبغي أنْ يُلِحَّ في الدُّعاءِ، وأن يدعوَ بالأمورِ المُهمَّةِ، وأن يُكثِرَ من ذلك في صلاحِ المسلمينَ، وصلاحِ سلطانِهم، وسائرِ ولاةِ أمورِهم.

وقد روى الحاكمُ أبو عبدِ اللهِ النَّيسابوريُّ بإسنادِهِ أنَّ عبدَ اللهِ بنَ

<sup>(</sup>١) رواه الدارمي (٣٤٨٢)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٢٠٧٢).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٠٠٤٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) انظر: «سنن الدارمي» (٣٤٨١).

المباركِ وَيُطْهَنه: «كان إذا ختم القرآنَ أكثرَ دعاءَهُ للمؤمنينَ والمؤمنات»(١).

وقد قال نحو ذلك غيره.

فيَختارُ الدَّاعي الدَّعواتِ الجامعةَ خيرَ الآخرةِ والأولى؛ كقولِه: اللَّهُمَّ أصلحْ قلوبَنا، وأزلْ عيوبَنا، وتولَّنَا بالحسني، وزيِّنَا بالتَّقوى، واجمعْ لنا خيرَ الآخرةِ والأولى، وارزقنَا طاعتَك ما أبقيتَنا.

اللَّهُمَّ يَسِّرِنَا لليُسرى، وجَنِّبِنا للعسرى، وأعذْنا من شرورِ أنفسِنا [۷۷] وسيِّئاتِ أعمالِنا، وأعذْنا من عذابِ النَّارِ، وعذابِ القبرِ، وفتنةِ المسيح الدَّجَّالِ.

اللَّهُمَّ إِنَّا نسألكَ الهدى والتُّقى والعفافَ والغِني.

اللَّهُمَّ إِنَّا نستودعك أديانَنا، وأبدانَنا، وخواتيمَ أعمالِنا، وأنفسَنا، وأهلِينا، وأحبابَنا، وسائرَ المسلمينَ، وجميعَ ما أنعمتَ بهِ علينا وعليهم من أمورِ الدُّنيا والآخرة.

اللَّهُمَّ إِنَّا نسألكَ العفوَ والعافيةَ في الدِّينِ والدُّنيا والآخرةِ، واجمعْ بيننا وبين أحبابِنا في دارِ كرامَتِكَ بفضلِك ورحمتِكَ.

اللَّهُمَّ أصلحْ وُلاةَ المسلمينَ، ووفِّقهمْ للعدلِ في رعاياهُم، والإحسانِ إليهم، والشَّفقةِ عليهم، والرِّفقِ بهم، والاعتناء

<sup>(</sup>۱) رواه البيهقي في «شعب الإيمان» (٢٠٤٦).

<sup>(</sup>٢) المحيا والممات: الحياةُ والموتُ.

بمصالِحهم، وحبِّبهُم إلى الرَّعيَّةِ، وحبِّب الرَّعيَّةَ إليهم، ووفِّقهم لصراطِكَ المستقيم، والعمل بوظائفِ دينِكَ القويم.

اللَّهُمَّ الطفْ بعبدِكَ سُلْطانِنا، ووفِّقُهُ لمصالحِ الآخرةِ والدُّنيا، وحبِّبهُ إلى الرَّعيَّةِ، وحبِّب الرَّعيَّةَ إليه.

ويقول باقي الدَّعواتِ المذكورةِ في جملةِ الوُّلاةِ.

ويزيدُ: اللَّهُمَّ احْمِ نفسَهُ، وبلادَه، وصُنْ تِباعَه، وأجنادَه، وانصرْه على أعداءِ الدِّينِ، وسائرِ المخالفين، ووفِّقه لإزالةِ المنكراتِ، وإظهارِ المحاسنِ، وأنواعِ الخيراتِ، وزدْ الإسلامَ بسببِهِ ظهورًا ظاهرًا، وأعِزَّهُ ورعيَّته إعزازًا باهرًا.

اللَّهُمَّ أصلحْ أحوالَ المسلمينَ، وأرخصْ أسعارَهم، وأمنهُمْ في أوطانِهم، واقضِ ديونَهم، وعافِ مرضاهم، وانصرْ جيوشَهم، وسَلَمْ غُيَّابَهُم، وفُكَّ أسراهُم، واشفِ صدورَهم، وأذهبْ غيظَ قلوبِهم، وألِّفْ بينهم، وأجعلْ في قلوبِهم الإيمانَ والحكمةَ وثبتهم على مِلَّة رسولِك عَيْهُ، وأوزعُهم (١) أن يُوفوا بعهدِكَ الذي [٧٧] عاهدتَهم عليه، وانصرْهم على عَدُوِّك وعدوِّهم إله الحقِّ، واجعلنا منهم.

اللَّهُمَّ اجعلهمْ آمرينَ بالمعروفِ، فاعلينَ بهِ، ناهينَ عن المنكرِ، مجتنبينَ له، محافظينَ على حدودكَ، قائمين على طاعتِك، متناصفين متناصحين.

اللَّهُمَّ صُنْهُم في أفعالِهم، وأقوالِهم، وباركْ لهم في جميع أحوالِهم.

<sup>(</sup>١) أوزعْهُم: أي: ألهمْهُم.

ويفتحُ دعاءَهُ ويختمُهُ بقولِه: الحمدُ للهِ ربِّ العالمينَ؛ حمدًا يُوافي نِعَمَهُ (۱)، ويكافئُ مزيدَه (۲)، اللَّهُمَّ صلِّ على محمَّدٍ وعلى الله محمَّدٍ، كما صلَّيتَ على إبراهيمَ وعلى آلِ إبراهيمَ، وباركْ على محمَّدٍ وعلى آلِ محمَّدٍ وعلى آلِ إبراهيمَ؛ في العالمينَ إنَّك حميدٌ مجيدٌ.

المسألةُ الخامسةُ: يُستحبُّ إذا فرغَ من الختمةِ أن يشرعَ في أخرى عُقيبَ الختمِ، فقد استحبَّهُ السَّلفُ، واحتجُّوا فيه بحديثِ أنس وَيُسْبُهِ، أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْهِ قال: «خَيْرُ الْأَعْمَالِ الْحَلُّ والرُّحْلَةُ»، قيلَ: وما هما؟ قال: «افْتِتَاحُ الْقُرْآنِ وَخَتْمُهُ».



١) حمدًا يُوافى نِعَمَه: أي: يَصِلُ إليها فيُحَصِّلها.

<sup>(</sup>٢) ويكافئ مَزِيدَه: هو بهمزةٍ آخرَ يكافئ، ومعناهُ: يقومُ بشكرِ ما زادنا من النَّعَم.

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ ابن حجر كَلْهُ في "نتائج الأفكار" (٣/ ١٧٨): "حديث أنس المذكور؟ أخرجه ابن أبي داود من رواية بشر بن الحسين، عن الزبير بن عدي، عن أنس. وبشر كذبه أبو داود الطيالسي، وأبو حاتم الرازي، وغيرهما، وله نسخة عن الزبير بن عدي لا يتابع في أكثرها. وعجيب للشيخ كيف اقتصر على هذا ونسب إلى السلف الاحتجاج به، ولم يذكر حديث ابن عباس، وهو المعروف في هذا الباب، وقد أخرجه بعض الأئمة الستة، وصححه بعض الحفاظ».



## في آداب الناس كلهم مع القرآن

ثبتَ في «صحيحِ مسلم» وَ اللَّهُ عن تميم الدَّارِيِّ وَ اللَّهِ قالَ: إنَّ النَّبِيَ عَلَيْهِ قالَ: «للهِ إِنَّ النَّبِيَ عَلَيْهِ قالَ: «للهِ قالَ: «للهِ قالَ: «للهِ وَلِكِتَابِهِ، وَلِرَسُولِهِ، وَلِأَئِمَةِ الْمُسْلِمِينَ، وَعَامَّتِهِمْ» (١).

ثم قال العلماءُ رحمهمُ اللهُ: النصيحةُ لكتابِ اللهِ تعالى؛ هي الإيمانُ بأنّه كلامُ اللهِ تعالى وتنزيلُه، لا يشبهُهُ شيءٌ من كلامِ الخلق، ولا يقدرُ على مثلِه الخلقُ بأسرِهم، ثم تعظيمُه وتلاوتُه حقَّ تلاوتِه، وتحسينُها، والخشوعُ عندَها، وإقامةُ حروفِه في التّلاوةِ، والذّبُ عنه؛ لتأويلِ المُحرِّفينَ، وتَعرُّضِ الطَّاغين، والتَّصديقُ بما فيه، والوقوفُ [٤٧] مع أحكامِه، وتفهُّمُ علومِه وأمثالِه، والاعتبارُ لمواعِظِه، والتَّفكُرُ في عجائِبِه، والعملُ وأمثالِه، والتَّسليمُ لمتشابِهِه، والبحثُ عن عمومِه وخصوصِه، ونسرِخِه ومنسوخِه، ونشرُ علومِه، والدُّعاءُ إليه، وإلى ما ذكرنا من نصيحتِه.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۵۵).

## فَضّللُ

### في وجوب تعظيم القرآن وتنزيهه وصيانته

أجمعَ المسلمونَ على وجوبِ تعظيمِ القرآنِ العزيزِ على الاطلاقِ، وتنزيههِ وصيانَتِه.

وأجمعوا على أنَّ مَن جحدَ منه حرفًا ممَّا أُجمِعَ عليه، أو زادَ حرفًا لم يقرأُ به أحدٌ وهو عالمٌ بذلك فهو كافرٌ.

قال الإمامُ الحافظُ أبو الفضلِ القاضي عياضٌ كَلْسُهُ: «اعلمْ أنَّ من استخفَّ بالقرآنِ، أو المصحفِ، أو بشيءٍ منه، أو سبَّهُما، أو جحدَ حرفًا منه، أو كذَّبَ بشيءٍ ممَّا صرَّحَ به فيه من حُكمٍ أو خبرٍ، أو أثبتَ ما نفاهُ، أو نفى ما أثبتَه؛ وهو عالمٌ بذلك، أو شكَّ في شيء من ذلك؛ فهو كافرٌ بإجماع المسلمينَ.

وكذلك إنْ جحدَ التَّوراةَ والإنجيلَ، أو كُتبَ اللهِ تعالى المُنزَّلةَ، أو كفرَ بها، أو سبَّها، أو استخفَّ بها؛ فهو كافرٌ.

وقد أجمع المسلمون على أنَّ القرآنَ المتلُوَّ في جميع الأقطارِ، المكتوبِ في المصحفِ الذي بأيدي المسلمين؛ ممَّا جمعة الدَّفتانِ، من أوَّلِ: ﴿ ٱلْحَكَمَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الفاتحة: الدَّفتانِ، من أوَّلُ أعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ﴾ [الناس: ١]؛ كلامُ اللهِ ووَحْيُهُ المُنزَّلُ على نبيهِ محمَّدٍ عَلِيهٍ، وأنَّ جميع ما فيه حقٌّ، وأنَّ مَن نقصَ المُنزَّلُ على نبيهِ محمَّدٍ عَلِيهٍ، وأنَّ جميع ما فيه حقٌّ، وأنَّ مَن نقصَ منه حرفًا قاصدًا لذلك، أو بدَّلَهُ بحرفِ آخرَ مكانَه، أو زادَ فيه حرفًا ما لم يشتملُ عليه المصحفُ الذي وقعَ عليه الإجماعُ، وأجمعَ على أنَّه ليس بقرآنٍ عامدًا لكلِّ هذا؛ فهو كافرٌ.

قال أبو عثمانَ بنُ الحدَّاءِ(١): جميعُ مَن ينتحلُ التَّوحيدَ مُتَّفقونَ على أنَّ الجحدَ لحرفٍ من القرآنِ كفرٌ.

وقد [٥٥] اتَّفَقَ فقهاءُ بغدادَ على استتابةِ ابنِ شنبوذَ المقرئِ أحدِ الأئمةِ المقرئينَ المتصدرينَ بها مع ابنِ مجاهدٍ؛ لقراءتِهِ وإقرائِهِ بشواذَّ من الحروفِ وممَّا ليس في المصحفِ، وعقدوا عليه للرُّجوعِ عنه، والتَّوبةِ منه سِجِلَّا أشهدَ فيه على نفسِهِ في مجلسِ الوزيرِ أبي عليً بنِ مقلةَ سنةَ ثلاثٍ وعشرينَ وثلاثمائةٍ.

وأفتى أبو محمَّدِ بنُ أبي زيدٍ فيمَن قال لصبيِّ: لعنَ اللهُ مُعلِّمَك القرآن، وما علَّمَك، وقال: أردتُ سوءَ الأدبِ؛ ولم أُرِدْ القرآنَ، قال: يُؤدَّبُ القائلُ.

وأمَّا مَن لعنَ المصحفَ فإنَّه يُقتلُ، هذا كلامُ القاضي عياض يَخْلَلهُ (٢).

### فَضْلَلُ

ويَحْرُمُ تفسيره بغير علم، والكلام في معانيه لمن ليس من أهلها، والأحاديثُ في ذلك كثيرةٌ، والإجماعُ منعقدٌ عليه.

<sup>(</sup>۱) قوله: «الحداد»؛ سقط من (ز)، وفي (الأصل): «الحذاء»، والمثبت من (ع). وهو: أبو عثمان سعيد بن محمّد بن الصبيح بن الحداد المغربي، الإمام، شيخ المالكية، صاحب سحنون، وهو أحد المجتهدين، كان بحرًا في الفروع، ورأسًا في لسان العرب، وبصيرًا بالسنن، ويقال: لم ير أغزر دمعة من سعيد بن الحداد، وكان كريمًا حليمًا، توفي سنة (٣٠٢)؛ كما في «إنباه الرواة» (٣/٢٥)، و«ترتيب المدارك» (٧٨/٥)، و«سير أعلام النُبلاء» (٢٠٥/١٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الشفا بتعريف حقوق المصطفى» (٢/ ٢٧٩، ٢٥٠).

وأمَّا تفسيرُه للعلماءِ فجائزٌ حسنٌ، والإجماعُ منعقدٌ عليه.

فَمَن كَانَ أَهِلًا لَلتَّفُسيرِ، جَامعًا للأدواتِ التي يعرفُ بها معناهُ، وغلبَ على ظنِّه المرادُ؛ فسَّرهُ إن كان ممَّا يُدْرَكُ بالاجتهادِ؛ كالمعاني، والأحكامِ الخفيَّةِ والجليَّةِ، والعمومِ والخصوصِ، والإعرابِ، وغيرِ ذلك، وإن كان ممَّا يُدركُ بالاجتهادِ؛ كالأمورِ التي طريقُها النَّقلُ، وتفسيرُ الألفاظِ اللَّغويةِ فلا يجوزُ الكلامُ فيه إلَّا بنقلٍ صحيحِ من جهةِ المعتمدينَ من أهلِهِ.

وأمَّا مَن كان ليس من أهلِه لكونِه غيرَ جامع لأدواتِه فحرامٌ عليه التَّفسيرُ؛ لكن له أن ينقلَ التَّفسيرَ عن المُعتمدينَ من أهلِه.

ثم المفسِّرونَ برأيهم من غيرِ دليلٍ صحيحِ أقسامٌ:

منهم: مَن يحتجُّ بآيةٍ على تصحيحِ مذهبِه وتقويةِ خاطرِهِ، مع أَنَّه لا يغلبُ على ظنِّهِ أَنَّ ذلك هو المرادُ بالآيةِ، وإنَّما يقصدُ الظُّهورَ على خصمِه [٧٦].

ومنهم: مَن يقصدُ الدُّعاءَ إلى خيرٍ ويحتجُّ بآيةٍ من غيرِ أنْ تظهرَ له دلالةٌ لما قالَه.

ومنهم: مَن يُفسِّرُ ألفاظَ العربيَّةِ من غيرِ وُقوفٍ على معانِيها عندَ أهلِها، وهي ممَّا لا يُؤخذُ إلَّا بالسَّماعِ من أهلِ العربيَّةِ وأهلِ التَّفسيرِ؛ كبيانِ معنى اللَّفظةِ وإعرابِها، وما فيها من الحذفِ والاختصارِ والإضمارِ، والحقيقةِ والمجازِ، والعمومِ والخصوصِ، والإجمالِ والبيانِ، والتَّقديم والتَّأخيرِ، ولا يكفي في ذلك معرفةُ

العربيَّة وحدَها؛ بل لا بُدَّ معها من معرفةِ ما قالَهُ أهلُ اللُّغةِ والتَّفسيرِ فيها، فقد يكونُون (١) مجمعين على تركِ الظَّاهرِ، أو على إرادةِ الخصوصِ، أو الإضمارِ، أو غيرِ ذلك ممَّا هو خلافُ الظَّاهرِ، وكما إذا كان اللَّفظُ مشتركًا بين معانٍ؛ فَعُلِمَ في موضع أنَّ المرادَ أحدُ المعاني، ثم فسَّرَ كلَّ ما جاءَ به، فهذا كلُّه تفسيرُ بالرَّأي، وهو حرامٌ، واللهُ أعلم.

## فَضّللُ

يحرم المراء في القرآن والجدال فيه بغير حق، ومن ذلك أن تظهر له دلالة الآية على شيء يُخالفُ مذهبه ويحتمل احتمالًا ضعيفًا مُوافقة مذهبه فيحملُها على مذهبه، ويناظرُ على ذلك مع ظهورِها لهُ في خلافِ ما يقول.

وأمَّا مَن لا يظهر له ذلك فهو معذورٌ، وقد صحَّ عن رسولِ اللهِ ﷺ قال: «الْمِرَاءُ فِي الْقُرْآنِ كُفْرٌ»(٢).

قال الخطَّابيُّ: «قيلَ: المرادُ بالمِراء؛ الشَّكُ، وقيلَ: الجدالُ المُشكِّكُ فيه، وقيلَ: هو الجدالُ الذي يفعلُه أهلُ الأهواءِ في آياتِ القدر ونحوها»(٣).

<sup>(</sup>۱) في (الأصل): «يكون»؛ والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد (۷۸۳۵)، وأبو داود (۲۰۰۳)، وابن حبان (۷۶)، والحاكم (۲۸۸۲)، وصححه، وأقره الذهبي.

<sup>(</sup>٣) انظر: «معالم السنن» (٤/ ٢٩٧).

## فَضّللً

وينبغي لمن أرادَ السُّؤالَ عن تقديمِ آيةٍ على آيةٍ في المصحفِ، أو مناسبةِ هذه الآيةِ في هذا الموضعِ، ونحوِ ذلك؛ أن يقولَ: ما الحكمةُ في كذا؟

## فَضْلَلُ

يُكرهُ أَنْ يقولَ: نسيتُ [٧٧] آيةَ كذا؛ بل يقولُ: أُنسيتُها، أو أَسْقَطتُها، وقد ثبتَ في «الصَّحيحيْنِ» عن عبدِ اللهِ بنِ مسعودٍ وَاللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ

وفي روايةٍ في «الصَّحيحين» أيضًا: «بِئْسَمَا لِأَحَدِكُمْ أَنْ يَقُولَ نَسِيتُ آيَةَ كَيْتَ وَكَيْتَ؛ بَلْ هُوَ نُسِّي»(٢).

وثبتَ في «الصَّحيحينِ» أيضًا عن عائشةَ رَقِيُّهَا أَنَّ النَّبِيَّ عَيَّاتُهُ سمعَ رجلًا يقرأُ فقالَ: «**رَحِمَهُ اللهُ لَقَدْ ذَكَّرَنِي آيَةً كُنْتُ أَسْقَطتُّها»**(٣).

وفي روايةٍ في الصَّحيح: «كُنْتُ أُنْسِيتُهَا» (٤٠٠).

وأما ما رواهُ ابنُ أبي داودَ عن أبي عبدِ الرَّحمٰنِ السُّلميِّ

<sup>(</sup>۱) لم أجد هذا اللفظ في «الصحيحين» مرفوعًا، وقد رواه بهذا اللفظ النسائي في «السنن الكبرى» (۱۰٤۹۳).

<sup>(</sup>۲) انظر: "صحيح البخاري" (٤٧٤٤)، و"صحيح مسلم" (٧٩٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: "صحيح البخاري" (٥٩٧٦)، و"صحيح مسلم" (٧٨٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: "صحيح البخاري" (٤٧٥١)، و"صحيح مسلم" (٧٨٨).

التابعيِّ الجليلِ أنَّه قال: «لا يقلْ أَسْقَطتُّ آيةَ كذا وكذا، قلْ أَعْفلتُ»؛ فهو خلافُ ما ثبتَ في الصَّحيحِ، فالاعتمادُ على الحديثِ؛ وهو جوازُ أَسْقَطتُ، وعدمُ الكراهةِ فيه.

### فَخُللُ

يجوزُ أن يُقال: «سورةُ البقرةِ»، و«سورةُ آلِ عمرانَ»، و«سورةُ النِساءِ»، و«سورةُ النساءِ»، و«سورةُ الأنعامِ»، وكلُّ الباقي، ولا كراهةَ في ذلك، وكرهَ بعضُ المتقدِّمينَ هذا، وقالوا: يُقالُ السَّورةُ التي يُذكرُ فيها آلُ عمرانَ، والسُّورةُ التي يُذكرُ فيها آلُ عمرانَ، والسُّورةُ التي يُذكرُ فيها النِساءُ، وكذا (۱) الباقي، والصَّوابُ الأوَّلُ.

وقد ثبتَ في «الصَّحيحينِ» عن رسولِ اللهِ ﷺ قولُه: «سورةُ البقرةِ»، و«سورةُ الكهفِ» وغيرِهما ممَّا لا يحصى.

وكذلك عن الصَّحابةِ عَلَيْهُ، قال ابنُ مسعودٍ: «هذا مقامُ الذي أُنزلتْ عليه سورةُ البقرةِ»(٢).

وعنه في «الصَّحيحينِ»: «قرأتُ على رسولِ اللهِ عَيَّيَةُ سورةَ النِّساء»(٣).

والأحاديثُ وأقوالُ السَّلفِ في هذا أكثرُ من أنْ تُحصر.

وفي السُّورةِ لُغتان: الهمزُ، وتركُهُ، والتَّركُ أفصحُ، وهو الذي

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «وكل»؛ والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۲۲۰)، ومسلم (۱۲۸۳).

<sup>(</sup>٣) انظر: "صحيح البخاري" (٤٧٦٣)، و"صحيح مسلم" (٨٠٠).

جاءَ به القرآنُ، وممَّن ذكرَ اللُّغتين؛ ابنُ قُتيبةَ في «غريبِ الحديثِ»(١).

## فَضَّلَّ

لا يُكرهُ أَنْ يُقالَ: هذه قراءةُ أبي عمرٍو، أو نافع، أو حمزةَ، أو غيرِهم، هذا هو المختارُ الذي [٧٨] عليه عملُ السَّلفِ والخلفِ مِن غيرِ إنكارٍ.

وروى ابنُ أبي داودَ عن إبراهيمَ النَّخَعِيِّ رَضِّيُّ أَنَّه قالَ: كانوا يكرهونَ سُنَّةَ فلانٍ، وقراءةَ فلانٍ، والصَّحيحُ ما قدَّمناهُ.

## فَضّللُ

لا يُمْنَعُ الكافرُ من سماع القرآن؛ لقولِ اللهِ عَلَى: ﴿ وَإِنَّ أَحَدُّ مِن سَمَعَ كَلَامَ اللهِ عَلَى الله عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ

وهل يجوزُ تعليمُهُ القرآنَ؟ قال أصحابُنا: إنْ كانَ لا يُرجى إسلامُه لم يجزْ تعليمُه، وإنْ رُجِيَ إسلامُه ففيهِ وجهانِ:

أصحُّهما: يجوزُ رجاءَ الإسلام.

والثَّاني: لا يجوزُ؛ كما لا يجوزُ بيعُ المصحفِ منه؛ وإنْ رُجيَ إسلامُهُ.

وأمَّا إذا رأينَاهُ يتعلَّمُ فهل يُمنعُ؟ فيه وجهان.

<sup>(</sup>١) انظر: «غريب الحديث» لابن قتيبة (١/ ٢٤١).

### فَضَّلِلُ

اختلفَ العلماءُ في كتابةِ القرآنِ في إناءٍ ثم يُغسلُ ويُسقى لمريضٍ؛ قال الحسنُ، ومجاهدٌ، وأبو قلابة، والأوزاعيُّ: لا بأسَ به، وكرِهَهُ النَّخَعِيُّ.

قال القاضي حُسينٌ والبغويُّ وغيرُهما من أصحابِنا: ولو كتبَ القرآنَ على الحلوى وغيرِها من الأطعمةِ فلا بأسَ بأكلِها.

قال القاضي: ولو كان على خشبةٍ كُرهَ إحراقُها.

## فَضِّللُّ

مذهبنا أنّه يُكرهُ نقشُ الحيطانِ والثّيابِ بالقرآنِ، وبأسماءِ اللهِ تعالى، وقال عطاءٌ: لا بأسَ بكتبِ القرآنِ في قبلةِ المسجدِ، وأمّا كتابةُ الحُرُوزِ من القرآنِ؛ فقال مالكُ: لا بأسَ به إذا كان في قَصَبةٍ أو جلدٍ وخُرِزَ عليه، وقال بعضُ أصحابنا: إذا كتبَ في الحرزِ قرآنًا مع غيرِه فليسَ بحرام؛ ولكن الأولى تركُهُ، لكونِه يُحملُ في حالِ الحدثِ، وإذا كُتِبَ يُصانُ بما قالَه الإمامُ مالكُ، وبهذا أفتى الشّيخُ أبو عمرو بنُ الصّلاح يَظِيلُهُ (۱).

## فَخُللُ

### فى النفث مع القرآن للرقية

روى ابنُ أبي داودَ عن أبي جُحيفةَ الصَّحابيِّ، واسمُه: وهبُ بنُ عبدِ اللهِ، وقيلَ غيرُ ذلك، وعن الحسن البصريِّ وإبراهيمَ

<sup>(</sup>۱) انظر: «فتاوى ابن الصلاح» (۱/۲۵۱).

النَّخَعِيِّ أَنَّهِم كرهوا ذلك، والمختارُ أَنَّ ذلك غيرُ مكروهٍ؛ بل هو سُنَّةٌ مُستحبَّةٌ [٧٩] فقد ثبتَ عن عائشة وَ النَّبِيّ عَلَيْهِ : «كان إذا أوى إلى فراشِهِ كلَّ ليلةٍ جمعَ كفّيهِ ثم نفتَ فيهما، فقراً فيهما: ﴿قُلُ هُو اللّهُ أَحَدُ الإخلاص: ١]، و ﴿قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ [الفلق: ١]، و ﴿قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ [الفلق: ١]، و ﴿قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ [الفلق: ١]، و ﴿قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ [الناس: ١]، ثم (١) يمسحُ بهما ما استطاع من جسدِه، يبدأ بهما على رأسِهِ ووجهِهِ وما أقبلَ من جسدِه، يفعلُ ذلك ثلاثَ مرَّاتٍ ». رواهُ البخاريُّ ومسلمٌ في صحيحيْهِما.

وفي بعضِها: «كَانَ النَّبِيُّ عَيَّا يَّ يَنفُ عَلَى نَفْسِهِ في المرضِ الذي ماتَ فيهِ بالمعوِّذاتِ»، قالتُ عائشةُ عَيْنا: «فلمَّا ثَقُلَ كنتُ أنفتُ عليه بهنَّ وأمسحُ بيدِ نفسِهِ لبركتِها»(٣).

وفي بعضِها: «كان إذا اشتكى يقرأُ على نفسِهِ بالمعوِّذاتِ، وكان ينفثُ»(٤).

قال أهلُ اللُّغة: النَّفثُ: نفخُ لطيفٌ بلا ريقٍ.



<sup>(</sup>١) قوله: «ثم»؛ سقط من (الأصل)، ومثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>۲) انظر: «صحيح البخاري» (٥٤١٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: «صحيح البخاري» (٤٧٢٨)، و«صحيح مسلم» (٢١٩٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: «صحيح البخاري» (٤٧٢٨)، و«صحيح مسلم» (٢١٩٢).



# في الآيات والسور المستحبة في أوقات وأحوال مخصوصة

اعلمْ أنَّ هذا البابَ واسعٌ جدًّا، لا يُمكنُ حصرُهُ؛ لكثرةِ ما جاءَ فيهِ، ولكن نُشيرُ إلى أكثرِهِ، أو كثيرٍ منه بعباراتٍ وجيزةٍ، فإنَّ أكثرَ الذي نذكرُهُ فيه معروفُ للخاصَّةِ والعامَّةِ، ولهذا لا أذكرُ الأدلَّة في أكثرِه، فمن ذلك السُّنَةُ كثيرةُ الاعتناءِ بتلاوةِ القرآنِ في شهرِ رمضانَ، وفي العَشْرِ الآخرة (۱) منه أكثر، وليالي الوترِ منهُ آكدُ، ومن ذلك العشرُ الأُولُ من ذي الحجَّةِ، ويومُ عرفةَ، ويومُ الجمعةِ، وبعدَ الصُّبحِ، وفي اللَّيلِ، وينبغي أنْ يُحافظَ على قراءةِ «يس»، و«الواقعة»، و«تبارك؛ الملك».

### فَضَّلَلُ

السُّنَّةُ أَنْ يقرأً في صلاةِ الصُّبحِ يومَ الجمعةِ بعدَ الفاتحةِ في الرَّكعةِ الأُولى: ﴿الْمَ لَيْ اللَّهُ وَالسَجدة: ١، ٢] بكمالِها، وفي الثَّانيةِ بِهُمَلُ أَتَى عَلَى ٱلْإِنسَانِ ﴾ [الإنسان: ١] بكمالِها (٢)، ولا يفعلُ كما

<sup>(</sup>١) في (الأصل)، و(ز): «الأخيرِ»، والمثبت من (ع).

<sup>(</sup>۲) انظر: «صحیح مسلم» (۸۷۹).

يفعلُ كثيرٌ من أئمةِ المساجدِ من الاقتصارِ (١) على الآياتِ [٨٠] منِ كلِّ واحدةٍ منهما مع تمطيطِ القراءةِ؛ بل ينبغي أن يقرأَهُما بكمالِهما، ويدرجَ قراءتَهُ مع ترتيل.

والسُّنَّةُ أَنْ يقرأً في صلاةِ الجمعةِ في الرَّكعةِ الأولى: «سورةَ المنافقون» بكمالِها، وإن الجمعةِ» بكمالِها، وفي الثَّانيةِ: «سورةَ المنافقون» بكمالِها، وإن شاءَ في الأولى: ﴿سَرِّحِ اَسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى ﴿ [الأعلى: ١]، وفي الثَّانيةِ: ﴿ هَلَ أَتَكَ حَدِيثُ الْغَشِيَةِ ﴾ [الغاشية: ١]؛ فكلاهُ ما صحيحٌ عن رسولِ اللهِ عَيْكَةً \* أَلْغَشِيةِ ﴾ [الغاشية: ١]؛ فكلاهُ ما وليفعلْ ما وليفعلْ ما قدَّمْناهُ.

والسُّنَّةُ في صلاةِ العيدِ في الرَّكعةِ الأولى: «سورةُ ق»، وفي الثَّانيةِ: ﴿ الْقَرَبَتِ السَّاعَةُ ﴾ [القمر: ١] بكمالِها، وإن شاءَ: ﴿ سَبِّج ﴾ [الأعلى: ١]، و ﴿ هَلُ أَتَنك ﴾ [الغاشية: ١] " ؛ فكلاهُما صحيحٌ عن رسولِ اللهِ ﷺ، وليجتنبُ الاقتصارَ على البعض.

#### فَضَّلِلُ

ويقرأُ في ركعتَي سُنَّةِ الفجرِ بعدَ الفاتحةِ في الأولى: ﴿ قُلُ يَتَأَيُّهُا الْكَفِرُونَ ﴾ [الكافرون: ١]، وفي الثَّانية: ﴿ قُلُ هُو اللَّهُ أَحَدُ ﴾ [الإخلاص: ١] ، وإن شاءَ قرأً في الأولى: ﴿ قُولُواْ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَمَآ

<sup>(</sup>۱) في (الأصل): «اقتصار»، والمثبت من (ز)، و(ع).

<sup>(</sup>۲) انظر: «صحیح مسلم» (۸۷۸).

<sup>(</sup>٣) انظر: «صحيح مسلم» (٨٩١).

<sup>(</sup>٤) انظر: «صحيح السابق» (٢٢٦).

أُنزِلَ إِلَيْنَا﴾ الآية [البقرة: ١٣٦]، وفي الثَّانيةِ: ﴿قُلْ يَتَأَهُلَ ٱلْكِئَبِ تَعَالَوُا إِلَيْنَا﴾ الآية [آل عمران: ٦٤] ()، وكلاهُما صحيحٌ عن رسولِ اللهِ ﷺ.

ويقرأ في سُنَّةِ المغربِ: ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلْكَفِرُونَ ﴾ [الكافرون: ١]، و﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ﴾ [الإخلاص: ١] (٢) ، ويقرأ بهما أيضًا في ركعتي الطَّوافِ (٣) ، وركعتي الاستخارة (٤) ، ويقرأ مَن أوتر بثلاثِ ركعاتِ في الرَّكعةِ الأولى: ﴿ سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِكَ ٱلأَعْلَى ﴾ [الأعلى: ١]، وفي الثَّانية: ﴿ قُلْ هُوَ الثَّانية: ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَكُنُ ﴾ [الإخلاص: ١] ، والمعوِّذتين (٥) .

# فَضّللُ

ويُستحبُّ أَنْ يقرأَ سورةَ الكهفِ يومَ الجمعةِ؛ لحديثِ أبي سعيدٍ الخدريِّ وغيره فيه.

قَالَ الشَّافِعِيُّ رَخْلَمْهُ فِي «الأُمِّ»: «ويُستحبُّ أَنْ يقرأَها أيضًا ليلةَ

<sup>(</sup>۱) انظر: «صحیح مسلم» (۷۲۷).

<sup>(</sup>٢) انظر: «مسند أحمد» (٤٧٦٣)، و«سنن النسائي» (٩٩٢)، و«صحيح ابن حبان» (٩٥٦).

<sup>(</sup>۳) انظر: «صحیح مسلم» (۱۲۱۸).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن حجر في "فتح الباري" (١١/ ١٨٥)، وقال: "قال شيخنا \_ يعني العراقي \_ في (شرح الترمذي): لم أقف على دليل ذلك، ولعله ألحقهما بركعتي الفجر والركعتين بعد المغرب، قال: ولهما مناسبة بالحال؛ لما فيهما من الإخلاص والتوحيد، والمستخير محتاج لذلك".

<sup>(</sup>٥) انظر: «مسند أحمد» (٢٥٩٤٨)، «وسنن أبي داود» (١٤٢٤)، و«سنن الترمذي» (٢٦٣)، و«سنن ابن ماجه» (١١٧٣).

الجمعةِ»(١).

ودليلُ هذا ما رواهُ أبو محمَّدٍ الدَّارميُّ بإسنادِهِ عن أبي سعيدٍ الخدريِّ رَفِيُّهُ قال: «مَن قرأً سورةَ الكهفِ ليلةَ الجمعةِ [٨١] أضاءَ له من النُّورِ فيما بينَهُ وبينَ البيتِ العتيقِ»(٢).

وذكرَ الدَّارميُّ حديثًا في استحبابِ قراءةِ «سورةِ هودٍ» يومَ الجمعةِ (٣).

وعن مكحولٍ التَّابِعيِّ الجليلِ استحبابُ قراءةِ «آلِ عمرانَ» يومَ الجمعة (٤٠).

### فَضّللُ

ويُستحبُّ (٥) الإكثارُ من تلاوةِ «آيةِ الكرسيِّ» في جميع المواطنِ، وأنْ يقرأَ ها كلَّ ليلةٍ إذا أوى إلى فراشِهِ، وأنْ يقرأ «المعوِّذتيْن» عُقيبَ كلِّ صلاةٍ، فقد صحَّ عن عقبةَ بنِ عامرِ عَيْهِ قالَ:

<sup>(</sup>۱) انظر: «الأم» للشافعي (٢/ ٤٣٢).

<sup>(</sup>۲) رواه الحاكم (۳۳۹۲)؛ عن نعيم بن حماد، عن هشيم، عن أبي هاشم، عن أبي مجلز، عن قيس بن عباد، عن أبي سعيد الخدري شيء مرفوعًا، وصححه، وردَّه الذهبي بقوله: «نعيم ذو مناكير»، ورواه الدارمي (۳٤٠۷)، والنسائي في «السنن الكبرى» (۲۲۲۰)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (۲۲۲۰)؛ موقوفًا على أبي سعيد شيء، وقال: «هذا هو المحفوظ موقوف».

<sup>(</sup>٣) رواه الدارمي (٣٤٠٣)، وأبو داود في «المراسيل» (٥٩)؛ عن كعب الأحبار أن النبي على قال: «اقْرَقُوا سُورَةَ هُودٍ يَوْمَ الْجُمُعَةِ»، وقال: العراقي في «تخريج أحاديث إحياء علوم الدين» (١/ ٤٤٩): «وهو مرسل، وسنده صحيح».

<sup>(</sup>٤) رواه الدارمي (٣٣٩٧).

<sup>(</sup>٥) في (الأصل): «وتستحب»، والمثبت من (ز)، و(ع).

«أمرني رسولُ اللهِ ﷺ أَنْ أقرأَ المعوِّذتين دُبُرَ كلِّ صلاةٍ». رواهُ أبو داودَ، والنَّسائيُّ، والتِّرمذيُّ، قال التِّرمذيُّ: «حسنٌ صحيحٌ»(١).

### فَضّللُ

يُستحبُّ أَنْ يقرأَ عند النَّومِ: «آيةَ الكرسيِّ»، وهِ فَلُ هُو اللَّهُ أَحَدُ الإخلاص: ١]، و«المعوِّذتين»، وآخرَ «سورةِ البقرةِ»؛ فهذا ممَّا يُهتمُّ لهُ، ويتأكَّدُ الإعتناءُ به، فقد ثبتَ فيه أحاديثُ صحيحةٌ؛ ففي «الصَّحيحينِ» عن ابنِ مسعودٍ البدريِّ وَ اللهِ عَلَيْهُ أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْهُ قال: «الْآيتَانِ مِنْ آخِرِ سُورَةِ الْبَقَرَةِ مَنْ قَرَأً بِهِ مَا فِي اللَّيْلَةِ كَفَتَاهُ» (٢).

قال جماعةٌ من العلماءِ: كفتَاهُ من قيام اللَّيلِ.

وقال آخرون: كفتَاهُ المكروهَ في ليلِهِ.

وعن عائشةَ عَيْنَا أَنَّ النَّبِيَ عَيَّةِ: «كان كلَّ ليلةٍ يقرأُ: ﴿ فَلَ هُوَ اللَّهُ أَحَـٰدُ ﴾ [الإخلاص: ١]، والمعوِّذتين »؛ وقدْ قدَّمنَاه في فصلِ النَّفثِ بالقرآنِ.

وروى ابنُ أبي داودَ بإسنادِه عن عليٍّ رَفِي قَال: «ما أرى أحدًا يعقلُ دخلَ في الإسلام ينامُ حتى يقرأَ آيةَ الكرسيِّ»(٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: «سنن أبي داود» (۱۵۲۲)، و«سنن الترمذي» (۲۹۰۳)، و«سنن النسائي» (۱۳۳٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: "صحيح البخاري" (٣٧٨٦)، و"صحيح مسلم" (٨٠٧).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٢٩٣١٥)، وذكره الحافظ ابن حجر كَلَّلُهُ في «نتائج الأفكار» (٣/ ٩١)، وعزاه لابن أبي داود، وقال: «سنده حسن».

وعن عليِّ رَفِيْ اللهِ قال: «ما كنتُ أرى أحدًا يعقلُ ينامُ قبلَ أن يقرأَ الآياتِ الثَّلاثَ الأواخرَ من سورةِ البقرةِ». إسنادُه صحيحٌ على شرطِ البخاريِّ ومسلم (١).

وعن عقبةَ بنِ عامر رَفِيْهِ قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿لَا تَمُرُّ بِكَ لَيْلَةٌ اللهِ ﷺ: ﴿لَا تَمُرُّ بِكَ لَيْلَةٌ [٢٨] إِلَّا قَرَأْتَ فِيهَا: ﴿قُلُ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ﴾ [الإخلاص: ١]، والْمَعُوذَتَيْنِ»، فما أتت عليَّ ليلةٌ إلَّا وأنا أقرأُهُنَّ (٢).

وعن إبراهيمَ النَّخعِيِّ قال: «كانوا يستحبُّونَ أن يقرؤوا هؤلاء السُّورَ في كلِّ ليلةٍ ثلاثَ مرَّات: ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَـدُ ﴾ هؤلاء السُّورَ في كلِّ ليلةٍ ثلاثَ مرَّات: ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَـدُ ﴾ [الإخلاص: ١]، والمعوِّذتيْن». إسنادُه صحيحٌ على شرطِ مسلم، وعن إبراهيمَ أيضًا كانوا يُعلِّمونَهم إذا آوَوْا إلى فُرُشِهِم أَنْ يقرؤوا المعوِّذتيْن (٣).

وعن عائشةَ رَقِيْهَا: «كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ لا ينامُ حتى يقرأَ الزُّمرَ وبني إسرائيلَ». رواهُ التِّرمذيُّ، وقال: «حسنٌ»(٤).

<sup>(</sup>۱) رواه الدارمي (۳۳۸٤).

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد (۱۷۳۷۲)، وقال الهيثمي في «المجمع» ( $^{\prime\prime}$ ): «رواه أحمد ورجاله ثقات».

<sup>(</sup>٣) ذكره الحافظ ابن حجر كَلْهُ في «نتائج الأفكار» (٩٢/٣ ـ ٩٣)، وقال: «أخرجه ابن أبي داود من طريق عبد الرحمٰن بن مهدي، عن سفيان الثوري، عن منصور، عن إبراهيم، وأخرج الرواية الثانية من طريق عيسى بن يونس عن عبد الله بن عون عن إبراهيم، وكلا السندين صحيح بجميع رواتهما، فعجب من اقتصار الشيخ على شرط مسلم».

<sup>(</sup>٤) انظر: «سنن الترمذي» (٣٤٠٥).

#### فَضْلِلُ

ويُستحبُّ أَنْ يَقرأَ إِذَا استيقظَ مِن النَّومِ كُلَّ لَيلةٍ آخرَ اللهِ آخرَ اللهِ عَمرانَ، مِن قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ اللهِ عَمران: ١٩٠]، إلى آخرِها، فقد ثبتَ في «الصَّحيحينِ» أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْهُ: «كان يقرأُ خواتيمَ آلِ عمرانَ إذا استيقظ»(١).

# فَضّللُ

#### فيما يقرأ عند المريض

يُستحبُّ أَنْ يُقرأَ عندَ المريضِ بالفاتحةِ لقولِه ﷺ في الحديثِ الصَّحيح فيها: «وَمَا أَدْرَاكَ أَنَّهَا رُقْيَةٌ؟!»(٢).

ويُستحبُّ أن يُقرأ عندَه: ﴿قُلْ هُوَ ٱللّهُ أَحَدُ ﴾ [الإخلاص: ١]، و﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ﴾ و﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ﴾ [الناس: ١]؛ مع النَّفثِ في اليديْن، فقد ثبتَ ذلك في «الصَّحيحينِ» من فعلِ رسولِ اللهِ عَلَيْهُ، وقد تقدَّم بيانُه في فصلِ: «النَّفثِ»؛ في آخر الباب الذي قبلَ هذا.

وعن طلحةَ بنِ مُصرِّفٍ قال: «كان يُقال: إنَّ المريضَ إذا قُرئَ عندَهُ القرآنُ وجدَ لذلك خفَّةً، فدخلتُ على خيثمةَ وهو مريضٌ فقلتُ: إنِّي أراكَ اليومَ صالحًا، فقال: إنِّي قُرِئَ عندي القرآنُ»(٣).

<sup>(</sup>١) انظر: "صحيح البخاري" (١٨١)، وصحيح مسلم (٢٥٦).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۱۵٦)، ومسلم (۲۲۰۱).

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي في «شعب الإيمان» (٣٣٤٣).

وروى الخطيبُ أبو بكر البغداديُّ كَلْسُهُ بإسنادِهِ أَنَّ الرَّماديُّ وَيُلْسُهُ بإسنادِهِ أَنَّ الرَّماديُّ وَيُلْفُهُ عَانَ إِذَا اشتكى شيئًا قال: «هاتوا أصحابَ الحديثِ»، فإذا حضروا قال: «اقرؤوا عليَّ الحديثَ» (١)

فهذا في الحديثِ؛ فالقرآنُ أولى.

# فَضّلُ

#### فيما يقرأ عند الميت

قال العلماءُ من أصحابِنا وغيرِهم: يُستحبُّ أَنْ يُقرأَ عندَه «يس»؛ لحديثِ معقلِ بنِ يسادٍ صَلَّحَتُهُ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَى مَوْتَاكُمْ». رواهُ أبو داودَ، والنَّسائيُّ في «عملِ اليومِ واللَّيلةِ»، وابنُ ماجه؛ بإسنادٍ ضعيفٍ (٢).

وروى مُجَالِدٌ عن الشَّعبيِّ قال: «كانتِ الأنصارُ إذا حضروا قرؤوا عند الميِّتِ سورةَ البقرةِ»(٣)؛ ومجالدٌ ضعيفٌ.



<sup>(</sup>١) انظر: «شرف أصحاب الحديث» للخطيب البغدادي (ص٨٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: «سنن أبي داود» (٣١٢١)، و«عمل اليوم والليلة» للنسائي (١٠٧٥)، و«سنن ابن ماجه» (١٤٤٨).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (١٠٨٤٨).



### في كتابة القرآن وإكرام المصحف

اعلمْ أنَّ القرآنَ العزيزَ كان مؤلَّفًا في زمن النَّبِيِّ عَلَي ما هو في المصاحفِ اليومَ، ولكن لم يكنْ مجموعًا في مصحفٍ؛ بل كان محفوظًا في صدور الرِّجالِ، فكان طوائفُ من الصَّحابةِ عَلَيْم يحفظونَه كلُّهُ، وطوائفُ يحفظونَ أبعاضًا منه، فلمَّا كان زمانُ أبي بكر الصِّديق ﴿ لِيَهِنَّهُ قُتِلَ كَثِيرٌ من حَمَلَةِ القرآن خافَ موتَهم واختلافَ مَن بعدَهم فيه، فاستشارَ الصَّحابةَ فَيْ في جمعِهِ في مصحفٍ، فأشاروا بذلك، فكتبُوه في مصحفٍ، وجعلُوهُ في بيتِ حفصةَ أمِّ المؤمنينَ عَلِيُّهَا، فلمَّا كانَ زمانُ عثمانَ عَلِيُّهُ، وانتشرَ الإسلامُ خافَ عثمانُ رَبِي اللهُ عَلَيْهُ وقوعَ الاختلافِ المؤدِّي إلى تركِ شيءٍ من القرآنِ أو الزِّيادةِ فيه؛ فنَسَخَ من ذلك المجموع عند حفصةَ الذي اجتمعتْ الصَّحابةُ عليه مصاحف، وبعثَ بها إلى البلدانِ، وأمرَ بإتلافِ ما خالَفَهَا، وكان فعلُهُ هذا باتِّفاقٍ منه ومن عليِّ بنِ أبي طالبِ وسائرِ الصَّحابةِ وغيرهم عِيني، وإنَّما لم يجمعُه النَّبيُّ عَيني عَيني عَيني عَلَيْ عَيني الله عصحف واحدٍ لما كان يتوقُّعُ من زيادتِه ونسخ بعضِ المتلوِّ، ولم يزلْ ذلك التَّوَقُّعُ الى وفاتِهِ ﷺ، فلمَّا أَمِنَ أبو بكرٍ وسائرُ الصَّحابةِ ﴿ لَيْهِمُ ذلك التَّوقَّعَ واقتضتْ [١٨] المصلحةُ جمعَهُ؛ فعلوهُ صَيَّهُم. واختُلِفَ في عددِ المصاحفِ التي بُعِثَ بها، فقال الإمامُ أبو عمرٍ و الدَّانيُّ: أكثرُ العلماءِ على أنَّ عثمانَ رَفِي كتبَ أربعَ نسخ؛ فبعثَ إلى البصرةِ إحداهُنَّ، وإلى الكوفةِ أخرى، وإلى الشَّامِ أخرى، واحتبسَ عندَه الأُخرى.

وقال أبو حاتم السِّجستانيُّ: كتبَ عثمانُ وَ اللَّهُ سبعة مصاحف، بعث واحدًا إلى مكَّة، وآخرَ إلى الشَّامِ، وآخرَ إلى اليمن، وآخرَ إلى البحرين، وآخرَ إلى البصرة، وآخرَ إلى الكوفة، وحبس بالمدينة واحدًا.

هذا مُختصرُ ما يتعلَّقُ بأوَّلِ جمعِ المصحفِ، وفيه أحاديثُ كثيرةٌ في الصَّحيح.

وفي المصحفِ ثلاثُ لغاتٍ: ضمُّ الميمِ وكسرُها وفتحُها، فالضَّمُّ والكسرُ مشهورتان، والفتحُ ذكرَها أبو جعفرِ النَّحاسُ وغيره.

### فَخُللُ

اتَّفقَ العلماءُ على استحبابِ كتابةِ المصاحفِ، وتحسينِ كتابتِها، وتبيينِها وإيضاحِها، وتحقيقِ الخطِّ؛ دونَ مَشْقِهِ وتعليقِه (١٠).

قال العلماءُ: ويُستحبُّ نقطُ المصحفِ، وشَكْلُهُ، فإنَّه صيانةُ من اللَّحن فيه والتَّصْحِيف.

<sup>(</sup>۱) «تحقيق الخط»: أي تبيين حروفه، و«المشق»: خفة اليد وإرسالها مع تغيير الحروف، وعدم إقامة الأسنان، و«التعليق»: خلط الحروف الذي ينبغي تفرقها، وإذهاب أسنان ما ينبغي إقامة أسنانه، وطمس ما ينبغي إظهار بياضه.

وأمَّا كراهةُ الشَّعبيِّ والنَّخعِيِّ النَّقطَ؛ فإنَّما كرهَاه في ذلك الزَّمانِ خوفًا من التَّغييرِ فيه، وقد أُمِنَ ذلك اليوم، فلا منع، ولا يمتنعُ من ذلك لكونِه محدَثًا؛ فإنَّه من المحدثاتِ الحسنةِ، فلم يُمنعْ كنظائِرِهِ، مثل تصنيفِ العلمِ، وبناءِ المدارسِ، والرِّباطاتِ، وغيرِ ذلك، واللهُ أعلم.

### فَضَّلَّ

لا يجوزُ كتابةُ القرآنِ بشيء نجس، ويُكرهُ كتابتُه على الجدرانِ عندنا، وفيه مذهبُ عطاءِ الذي قدَّمناهُ، وقد قدَّمنا أنَّه إذا كُتبَ على خشبةٍ كُرِهَ كُتبَ على خشبةٍ كُرِهَ إحراقُها.

### فَضْلَلُ

أجمعَ المسلمونَ على وجوبِ صيانةِ المصحفِ واحترامِه، قال أصحابُنا وغيرُهم: ولو ألقاهُ مسلمٌ والعياذُ باللهِ في القاذورةِ صارَ كافرًا.

قالوا: ويحرمُ توسُّدُه؛ بل توسُّدُ آحادِ [٥٨] كُتُبِ العلمِ حرامٌ، ويُستحبُّ أَنْ يقومَ للمصحفِ إذا قُدِمَ به عليه؛ لأنَّ القيامَ يُستحبُّ للفضلاءِ من العلماءِ والأخيارِ؛ فالمصحفُ أولى، وقد قرَّرْتُ دلائلَ استحبابِ القيام في الجزءِ الذي جمعتُهُ فيه (١).

ورَوَيْنَا في مسندِ الدَّارميِّ بإسنادٍ صحيحٍ عن ابنِ أبي مُليكةَ أنَّ

<sup>(</sup>١) «الترخيص بالقيام لذوي الفضل والمزية من أهل الإسلام»، وهو مطبوع.

عكرمة بنَ أبي جهلِ رَفِيْهُ كان يضعُ المصحفَ على وجهِهِ ويقول: «كتابُ ربِّي، كتابُ ربِّي»(١).

### فَضّللُ

يحرم المسافرة بالمصحف إلى بلد العدوِّ إذا خيف وقوعه في أيديهم؛ للحديثِ المشهورِ في «الصَّحيحينِ» أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ: «نهى أنْ يُسافَرَ بالقرآنِ إلى أرض العدوِّ»(٢).

ويحرمُ بيعُ المصحفِ من الذِّميِّ، فإنْ باعَهُ ففي صحَّةِ البيعِ قولانِ للشَّافعيِّ:

أصحُّهما: لا يصحُّ.

والثَّاني: يصحُّ، ويُؤمرُ في الحالِ بإزالةِ ملكِهِ عنه.

ويمنعُ المجنونُ والصَّبيُّ الذي لا يُميِّزُ من حملِ المصحفِ مخافةً من انتهاكِ حرمتِه، وهذا المنعُ واجبٌ على الوليِّ وغيرِه ممَّن رآهُ يتعرَّضُ لحملِه.

#### فَضَّلِلُ

يحرمُ على المُحْدِثِ مسُّ المصحفِ وحملُه، سواءٌ حمَلَهُ بعلاقتِهِ أو بغيرِها، سواءٌ مسَّ نفسَ المكتوبِ أو الحواشيَ أو الجلدَ، ويحرمُ مسُّ الخريطةِ والغلافِ والصُّندوقِ إذا كان فيهنَّ

<sup>(</sup>۱) انظر: «سنن الدارمي» (۳۳۵۰).

<sup>(</sup>٢) انظر: «صحيح البخاري» (٢٨٢٨)، و«صحيح مسلم» (١٨٦٩).

المصحفُ، هذا هو المذهبُ المختارُ، وقيل: لا تحرمُ هذه الثَّلاثةُ، وهو ضعيفٌ، ولو كُتِبَ القرآنُ في لوحٍ فحكمُهُ حكمُ المصحفِ، سواءٌ قلَّ المكتوبُ أو كَثرَ، حتى لو كان بعضُ آيةٍ كُتِبَ للدِّراسةِ، حَرُمَ مسُّ اللَّوح.

### فَخْلِلُ

إذا تصفَّحَ المُحْدِثُ أو الجُنُبُ أو الحائضُ أوراقَ المصحفِ بعودٍ وشبَهِهِ؛ ففي جوازِه وجهانِ لأصحابِنا:

أظهرُهما: جوازُهُ، وبهِ قطعَ العراقيِّونَ من أصحابِنا؛ لأنَّه غيرُ ماسٍّ ولا حاملِ.

والثَّاني: تحريمُه؛ لأنَّه يُعدُّ حاملًا للورقةِ، والورقةُ كالجميع.

فأمَّا إذا لفَّ كُمَّهُ على يدِهِ وقلبَ الورقةَ بهِ [٨٦] فحرامٌ بلا خلاف، وغَلط بعضُ أصحابِنا فحكى فيهِ وجهًا، والصَّوابُ القطعُ بالتَّحريم لأنَّ القلبَ يقعُ باليدِ لا بالكُمِّ.

# فَضَّلَّ

إذا كتبَ الجُنُبُ أو المُحْدِثُ مصحفًا؛ إنْ كانَ يحملُ الورقةَ أو يُمسكُها حالَ الكتابةِ فهو حرامٌ، وإنْ لمْ يحملُها ولم يَمَسَّها ففيهِ ثلاثةُ أوجهٍ:

الصَّحيحُ: جوازُه.

والثَّاني: تحريمُه.

والثَّالثُ: يجوزُ للمُحدِثِ، ويَحرُمُ على الجُنبِ.

### فَضَّلَّ

إذا مسَّ المُحدِثُ، أو الجُنبُ، أو الحائضُ، أو حملَ كتابًا من كُتُبِ الفقهِ، أو غيرِه من العلومِ، وفيه آياتٌ من القرآنِ، أو ثوبًا مُطرَّزًا بالقرآنِ، أو دراهمَ، أو دنانيرَ منقوشةً بهِ، أو حملَ متاعًا في جُملتِهِ مصحفٌ، أو لمس الجدارَ، أو الحلوى، أو الخبزَ المنقوشَ به؛ فالمذهبُ الصَّحيحُ: جوازُ هذا كله؛ لأنَّه ليسَ بمصحفٍ، وفيه وجهٌ أنَّه حرامٌ.

وقال أقضى القضاةِ أبو الحسنِ الماورديُّ في كتابِه «الحاوي»: «يجوزُ مسُّ الثِّيابِ المُطرَّزةِ بالقرآنِ، ولا يجوزُ لِبسها بلا خلافٍ؛ لأنَّ المقصودَ بلبسها التَّبرُّكُ بالقرآنِ»(١).

وهذا الذي قالَهُ ضعيفٌ لم يُوافقُهُ أحدٌ عليه، فيما رأيتُه (٢)؛ بل صرَّحَ الشَّيخُ أبو محمَّدٍ الجوينيُّ وغيرُهُ بجوازِ لبسها، وهذا هو الصَّوابُ، واللهُ أعلم.

وأمَّا كتبُ تفسيرِ القرآنِ؛ فإن كان القرآنُ فيها أكثرَ من غيرِه حَرُمَ مَسُّها وحملُها، وإن كان غيرُه أكثرَ كما هو الغالبُ؛ ففيهِ ثلاثةُ أوجهٍ:

أصحُّها: لا يَحْرُم.

والثَّاني: يَحْرُم.

<sup>(</sup>۱) انظر: «الحاوى الكبير» (۱٤٦/۱).

<sup>(</sup>۲) في (الأصل): «في روايتهِ»، والمثبت من (ز)، و(ع).

والثَّالثُ: إن كان القرآنُ بخطِّ مُتميِّزٍ بِغِلَظٍ أو حُمرةٍ ونحوِها حَرُمَ، وإن لم يتميِّزُ لم يَحْرُمْ.

قال صاحبُ «التَّتَمَّةِ» من أصحابِنا: «وإذا قُلنا لا يَحْرُمُ؛ فهو مكروةٌ».

وأمَّا كَتْبُ حديثِ رسولِ اللهِ ﷺ؛ فإنْ لم يكنْ فيها آياتٌ من القرآنِ لم يَحرُم مَسُّها، والأَولَى أَنْ لا تُمس إلَّا على طهارةٍ، وإن كان فيها آياتٌ لم تَحْرُمْ على المذهب؛ بل تُكرُه، وفيه وجهُ أنَّه يَحرُمُ، وهو الوجهُ الذي في كُتُبِ [۸۷] الفقهِ.

وأمَّا المنسوخُ تلاوتُه؛ كـ (الشَّيخُ والشَّيخةُ إذا زَنَيَا فارجموهُما)، وما أشبهَ ذلك؛ فلا يَحرُمُ مسُّهُ ولا حَمْلُه.

قال أصحابُنا: وكذلك التَّوراةُ والإنجيل

### فَضَّلُّ

إذا كانَ على موضع من بدنِ المتطهِّرِ نجاسةٌ غيرُ معفوِّ عنها حَرُمَ عليه مسُّ المصحفِّ بموضعِ النجاسةِ بلا خلافٍ، ولا يَحْرُمُ بغيرِه على المذهبِ الصَّحيحِ المشهورِ الذي قالَه جماهيرُ أصحابِنا وغيرُهم من العلماءِ.

وقال الإمامُ أبو القاسمِ الصَّيْمَرِيُّ (١) من أصحابِنا: يحرُمُ، وغلَّطَهُ أصحابِنا في هذا، قال القاضي أبو الطَّيِّبِ: «هذا الذي قالَه مردودٌ بالإجماع».

<sup>(</sup>١) الصَّيمريُّ: بفتح الصَّادِ المهملةِ، والميم، وقيلَ: بضمِّ الميم وهو غريبٌ.

ثم على المشهورِ قال بعضُ أصحابِنا: إنه مكروه، والمختارُ أنَّه ليس بمكروهٍ.

### فَضّللُ

من لم يجد ماء فتيمم حيثُ يجوزُ التَّيمُّمُ يجوزُ لهُ مسُّ المصحفِ، سواءٌ كان تيمُّمُهُ للصَّلاةِ أو لغيرِها ممَّا يجوزُ التَّيمُّمُ له، وأمَّا مَن لمْ يجدْ ماءً ولا تُرابًا فإنَّه يُصلِّي على حسبِ حالِه، ولا يجوزُ لهُ مسُّ المصحفِ؛ لأنَّهُ مُحْدِثُ جوَّزْنا له الصَّلاةَ للضَّرورةِ، ولو كان معه مصحفُ ولم يجدْ مَن يُودِعُه إيَّاه وعجزَ عن الوُضوءِ جازَ له حملُهُ للضَّرورةِ، قال القاضي أبو الطَّيِّبِ: "ولا يلزمُه التَّيمُّمُ»؛ وفيما قالَهُ نظرٌ، وينبغي أنْ يلزمَه التَّيمُّمُ.

أمَّا إذا كان يخافُ على المصحفِ من حرقٍ، أو غَرَقٍ، أو وُقوعٍ في نجاسةٍ، أو حصولِهِ في يدِ كافرٍ؛ فإنَّه يأخذُهُ وإن كان مُحدثًا للضَّرورة.

### فَخُللُ

هل يجبُ على الوليِّ والمُعلِّمِ تكليفُ الصَّبيِّ المُمَيِّزِ الطهارةَ لحملِ المصحفِ واللَّوحِ اللذيْن يقرأُ فيهما؟ فيه وجهانِ مشهورانِ لأصحابنا؛ أصحُهما عندَ الأصحاب لا يجبُ للمشقَّة.

### فَضّللُ

يصحُّ بيعُ المصحفِ وشراؤُهُ، ولا كراهةَ في شرائِهِ.

وفي كراهةِ بيعِهِ وجهانِ لأصحابِنا [٨٨] أصحُّهما وهو نصُّ الشَّافعيِّ أَنَّه يُكرهُ.

وممَّن قالَ لا يُكرهُ بيعهُ ولا شراؤُهُ: الحسنُ البصريُّ، وعكرمةُ، والحكمُ بنُ عُتيبةَ، وهو مرويٌّ عن ابنِ عبَّاسٍ<sup>(١)</sup>.

وكرهتْ طائفةٌ من العلماءِ بيعَه وشراءَه، حكاهُ ابنُ المنذرِ عن علقمةَ وابنِ سيرينَ، والنَّخعِيِّ، وشُريحٍ، ومسروقٍ، وعبدِ اللهِ بنِ يزيدَ، وَرُوِيَ عن ابنِ عمرَ، وأبي موسى الأشعريِّ؛ التَّغليظَ في بيعِه، وذهبتْ طائفةٌ إلى التَّرخيصِ في الشِّراءِ وكراهةِ البيع، حكاهُ ابنُ المنذرِ عن ابنِ عبّاسٍ، وسعيدِ بنِ جُبيرٍ، وأحمدَ بنِ حنبلٍ، وإسحاقَ بنِ راهويه (٢).



<sup>(</sup>١) انظر: «الإشراف على مذاهب العلماء» لابن المنذر (١٣٨/٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق (٦/ ١٣٧).



# في ضبط الأسماء واللغات المذكورة في الكتاب على ترتيب وقوعها

هي كثيرةٌ، واستيفاءُ ضبطِها وإيضاحِها وبسطِها يحتملُ مُجلَّدةً ضخمةً، لكنِّي أشيرُ إليها بأوجزِ الإشاراتِ، وأرمزُ إلى مقاصِدِها بأخصرِ العباراتِ، وأقتصرُ على الأصحِّ في معظمِ الحالاتِ، فأوَّلُ ذلك في الخُطبةِ:

\* الحمدُ: الشَّاءُ بجميلِ الصِّفاتِ.

\* الكريم في صفاتِ اللهِ تعالى: قيلَ معناهُ: المُتَفَضِّلُ وقيلَ غيرُ ذلك.

\* والمنَّانُ: رُوِينا عن عليِّ رضِّ انَّ معناهُ: الذي يبدأُ بالنوالِ قبل السُّؤال.

الطَّولُ: الغنى والسَّعَةُ.

\* الهدايةُ: التَّوفيقُ واللُّطفُ: ويُقالُ: هدانا للإيمانِ، وهدانا الإيمانَ، وهدانا إلى الإيمانِ.

\* سائرُ: بمعنى: الباقي.

\* لديه: عندَه.

- \* محمد: سُمِّي نبيُّنَا محمدًا ﷺ؛ لكثرةِ خصالِه المحمودةِ، قالَه ابنُ فارسٍ وغيرُه؛ أي: ألهمَ اللهُ تعالى أهلَه ذلكَ لِما عَلِمَ من جميلِ صفاتِه وكرم شمائِلِه.
- \* تحدى: قال أهلُ اللُّغةِ: يُقال: فلانٌ يتحدَّى فلانًا؛ إذا بارَاهُ ونازَعَهُ [٨٩] الغَلَبَة.
- \* بِأَجْمِعِهِمْ: بِضِمِّ الميمِ وفتحِها؛ لغتانِ مشهورتانِ؛ أي: جميعهم.
  - \* وأَفْحَمَ: أي: قطعَ وغلبَ.
- \* لا يخْلقُ: بضمِّ اللَّامِ، ويجوزُ فتحُها، والياءُ فيهما مفتوحةٌ، ويجوزُ ضمُّ الياءِ مع كسرِ اللَّامِ، يُقال: خَلِقَ الشيءُ، وخَلُقَ وخَلَقَ إذا بَلِيَ، والمرادُ هنا: لا تذهبُ جلالتُه وحلاوتُه.
  - \* استظهرَهُ: حَفِظَهُ ظاهرًا.
    - \* الولدانُ: الصّبيانُ.
- \* الحَدَثَان: بفتحِ الحاءِ والدَّالِ، وهو الحَدَثُ، والحادِثَةُ والحادِثَةُ والحادِثَةُ والحدْثَى؛ بمعنى، وهو وقوعُ ما لم يكن.
  - المَلُوانُ: اللَّيلُ والنَّهار.
  - \* الرِّضوان: بكسر الرَّاء وضمِّها.
  - \* الأنامُ: الخلقُ على المذهبِ المختارِ، قيل أيضًا: الأنيمُ.
    - الدَّامغات: الكاسراتُ القاهراتُ.

- الطَّغَامُ: بفتحِ الطَّاءِ المهملةِ، وبالغَينِ المعجمةِ، هم أَوْغَادُ النَّاسِ.
- \* الأماثِل: الخيارُ، واحدهم أَمْثَلُ، وقد مَثُلَ الرَّجلُ بضمِّ الثَّاءِ؛ أي: صارَ فاضلًا خيارًا.
- \* الأعلامُ: جمعُ عَلَم، وهو ما يُستدَلُّ به على الطَّريقِ من جَبَلِ وغيرِه، سُمِّيَ العالِمُ البَّارعُ بذلك لأنَّه يُهتدَى بهِ.
- \* النُّهى: العقولُ، واحدُها نُهْيَةٌ، بضمِّ النُّونِ؛ لأَنَّها تَنهى صاحبَها عن القبائحِ، قيل: لأنَّ صاحبَها ينتهي إلى رأْيهِ وعقلِه، قال أبو عليِّ الفارسيُّ: «يجوزُ أن تكونَ النُّهى مصدرًا، وأن يكونَ جمعًا كالعُرْفِ».
- \* دِمَشق: بكسرِ الدَّال وفتحِ الميمِ على المشهورِ، وحكى صاحبُ «مطالع الأنوارِ» كسرَ الميم أيضًا.
  - \* المُختَصرُ: ما قلَّ لفظه، وكَثُرتْ معانِيه.
    - \* العَتيدةُ: الحاضرةُ المُعَدَّة.
      - \* أبتهلُ: أتضرَّعُ.
    - التَّوفيقُ: خلقُ قَدْرِ الطَّاعة.
      - \* حسبنا الله: أي: كافينا.
- \* الوكيلُ: الموكولُ إليه، وقيل: الموكولُ إليه تدبيرَ خلقِهِ، وقيل: القائمُ بمصالح خلقِه، وقيل: الحافظُ.

- \* آناءَ اللّيلِ: ساعاتُه، وفي واحدِها أربعُ لغاتٍ: إِنَّى وأَنَّى بكسرِ الهمزةِ وفتحِها، وإِنْيٌ وإِنْوٌ بالياءِ والواوِ الهمزةُ مكسورةٌ فيهما ومثلُه: الآلاء: النِّعمُ، وفي [٩٠] واحدِها اللُّغاتُ الأربعُ إِلَى وأَلَى وألَى وإلْيٌ وإلوٌ، حكى هذا كلَّه الواحديُّ.
- \* الإنفاقُ الممدوحُ في الشَّرعِ: إخراجُ المالِ في طاعةِ اللهِ تعالى.
  - \* تجارةً لن تبورَ: أي: لم تهلكْ وتفسدْ.
    - \* السَّفرةُ: الملائكةُ الكَتبَة.
    - البررَةُ: جمع بارِّ وهو المطيعُ.
      - \* يتتعتعُ: أي: يشتدُّ ويشقُّ.
- \* أبو موسى الأشعريُّ: عبدُ اللهِ بنُ قيسٍ، منسوبٌ إلى الأشعر جدِّ القبيلةِ.
- \* الأَثْرُجَة: بضمِّ الهمزةِ والرَّاءِ، وهي معروفة، وقال الجوهريُّ: قال أبو يزيد: ويُقال: تُرُنْجَةُ، وفي "صحيحِ البخاريِّ» في كتابِ الأطعمةِ في هذا الحديثِ: "مثلُ الأُتُرُنْجَة»(١).
- \* وأبو أُمامةَ الباهليُّ: اسمُه صُدَيُّ بنُ عَجْلانَ، منسوبٌ إلى باهلةَ، قبيلةٌ معروفةٌ.
  - الحسدُ: تمنّي زوالِ النّعمةِ عن غيره.

<sup>(</sup>١) انظر: "صحيح البخاري" (٥١١١)، و"صحيح مسلم" (٧٩٧).

- \* والغِبْطةُ: تمنِّي مثلِها من غيرِ زوالِها، والحسدُ حرامٌ والغِبطةُ في الخيرِ محمودةٌ محبوبةٌ، والمرادُ بقولِه ﷺ: «لَا حَسَدَ إِلَّا فِي اثْنَتَيْنِ»(١)؛ أي: لا غبطة محبوبة يتأكد الاهتمام بها إلا في اثنتين.
- \* التّرمذيُّ: منسوبٌ إلى ترمذ: قال أبو سعدٍ السَّمعانيُّ: «هي بلدةٌ قديمةٌ على طرفِ نهرِ بلخَ، الذي يُقالُ له: جَيْحُون»، ويُقالُ في النِّسبةِ إليها: تِرمِذِيُّ بكسرِ التَّاءِ والميمِ، وبضمِّهما، وبفتحِ التَّاءِ مع كسرِ الميمِ؛ ثلاثةُ أوجهٍ حكاها السَّمعانيُّ (٢).
- \* أبو سعيد الخدريُّ: اسمُهُ سعدُ بنُ مالكِ، منسوبٌ إلى بني خدرةَ.
  - \* أبو داودَ السِّجستانيُّ: اسمُهُ سليمانُ بنُ الاشعث.
    - \* النَّسائيُّ: هو أبو عبدِ الرَّحمٰنِ أحمدُ بنُ شُعيب.
- \* أبو مسعود البدريُّ: اسمُهُ عقبةُ بنُ عمرٍو، قالَ جمهورُ العلماءِ: سكنَ بدرًا ولم يشهدُها، وقالَ الزُّهريُّ والبخاريُّ وغيرُهما: شَهِدَها مع رسولِ اللهِ ﷺ.
- \* الدَّارِميُّ: هو [٩١]: أبو محمَّدٍ عبدُ اللهِ بنُ عبدِ الرَّحمٰنِ، منسوبٌ إلى دارمَ، جَدِّ قبيلة.
- \* شعائرُ اللهِ تعالى: معالمُ دينِه، واحدتُها شعيرةٌ، قال الجوهريُّ: ويُقال في الواحدةِ: شِعارة.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۷۳)، ومسلم (۸۱۵).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الأنساب» للسمعاني (۳/ ٤١).

- \* البزّارُ: صاحبُ المسندِ بالرَّاء في آخرِه.
- \* لحدُ القبرِ: بفتحِ اللَّامِ وضمِّها لغتانِ مشهورتانِ، والفتحُ أفصحُ، وهو شِقُّ في جانِبِه القبليِّ، يدخلُ فيه الميِّتُ، يُقال: لحدتُ الميِّتَ وألحدتُه.
- \* أبو هريرة: اسمُه عبدُ الرَّحمٰنِ بنُ صخرٍ على الأصحِّ؛ من نحو ثلاثينَ قولًا، كُنِّيَ بهُريرةَ كانت له في صِغَرِهِ، وهو أوَّلُ مَن كُنِّيَ بهذا.
  - \* آذنني بالحرب: أي: أعلمني، ومعناهُ: أظهرَ محارَبَتي.
    - \* أبو حنيفة: اسمُه النُّعمانُ بنُ ثابتِ بن زُوطَى.
- \* الشَّافعيُّ: أبو عبدِ اللهِ محمَّدُ بنُ إدريسَ بنِ العبَّاسِ بنِ عثمانَ بنِ شافع بنِ السَّائبِ بنِ عُبيدِ بنِ عبدِ يزيدَ بنِ هاشمِ بنِ المطَّلبِ بنِ عبدِ منافِ بنِ قُصيِّ.
  - \* الثَّلْبُ: بفتح الثَّاءِ المثلثةِ وإسكانِ اللَّام؛ هو العيب.
- \* حنفاءُ: جمعُ حنيفٍ، وهو المستقيمُ، وقيلَ: المائلُ إلى الحقِّ، المُعْرِضُ عن الباطل.
- \* المَرْعَشِيُّ: بفتحِ الميمِ، وإسكانِ الرَّاءِ، وفتحِ العينِ المهملة، والشين المعجمة.
- \* التُستَريُّ: بضمِّ التَّاءِ الأولى، وفتحِ الثَّانية، وإسكانِ السِّينِ المهملةِ بينهما؛ منسوبٌ إلى تُستَرَ المدينة المعروفة.

- \* المُحاسبيُّ: بضمِّ الميمِ، قال إسماعيلُ: قيلَ له ذلك؛ لأنَّه كان يُحاسِبُ نفسَه، وهو ممَّن جُمِعَ له علمُ الظَّاهرِ والباطن.
- \* عَرْفُ الجَنَّةِ: بفتح العينِ، وإسكانِ الرَّاءِ، وبالفاءِ؛ ريحُها.
- \* فليتبوأ مقعدَهُ من النَّار: أي: فليَنْزِلْه، وقيلَ: فليتخذْه، وقيلَ: فليتخذْه، وقيلَ: خبرٌ.
- \* الدَّلالةُ: بفتحِ الدَّالِ وكسرِها، ويُقال: دُلُولَةٌ؛ بضمِّ الدَّالِ واللَّام.
- الطَّويَّةُ: بفتحِ الطَّاءِ، وكسرِ [٩٢] الواوِ، وقالَ أهلُ اللُّغةِ:
  الضَّمير.
- \* التَّراقي: جمعُ ترقوةٍ، وهي العظمُ الذي يلي ثغرةَ النَّحرِ والعاتِقِ.
  - \* يجلسونَ حلقًا: بفتح الحاءِ وكسرِها لُغتان.
  - ابن ماجه: هو أبو عبدِ اللهِ محمَّدِ بنِ يزيد.
    - \* أبو الدَّرداء: اسمُهُ عُويمرٌ، وقيلَ: عامرٌ.
  - پحنو على الطَّالب: أي: يعطفُ عليه ويُشْفِق.
- \* أَيُّوبُ السَّختِيانيُّ: بفتح السِّينِ وكسرِ التَّاءِ، قال أبو عمرَ بنُ عبد البَرِّ: كان أَيُّوبُ يبيعُ الجُلودَ بالبصرةِ، فلهذا قيل السَّختِيانيُّ.
- \* البَراعةُ: بفتحِ الباءِ، مصدرُ بَرَعَ الرَّجلُ، وبَرَعَ بفتحِ الرَّاءِ وضَمِّها إذا فاقَ أصحابَه.

- \* حلْقةُ العِلْمِ ونحوِها: بإسكانِ اللَّامِ، هذه هي اللُّغةُ الفصيحةُ المشهورةُ، ويُقالُ بفتحِها في لُغةٍ قليلةٍ حكاها ثعلبٌ والجوهريُّ وغيرُهما.
  - \* الرِّفْقَةُ: بضمِّ الرَّاءِ وكسرِها لُغتان.
    - \* قِعدةُ المتعلِّمينَ: بكسرِ القاف.
  - \* المعشرُ: الجماعةُ الذين أمرُهُم واحدٌ [٩٣] (١).
  - \* قولُهُ ويتفقّدونَها: بالنّهارِ؛ أي: يعملونَ بما فيها
- \* أبو سُليمانَ الخطَّابِيُّ: منسوبٌ إلى جدٍّ من أجدادِه اسمُهُ الخطَّابُ، واسمُ أبي سليمانَ حمدُ بنُ محمَّدِ بنِ إبراهيمَ بنِ الخطَّاب، وقيلَ: اسمُه أحمدُ.
- الزُّهريُّ: هو أبو بكرٍ محمَّدُ بنُ مسلمِ بنِ عُبيدِ اللهِ بنِ عبدِ اللهِ بنِ عبدِ اللهِ بنِ عبدِ اللهِ بنِ عبدِ اللهِ الحارثِ بنِ زهرةَ بنِ كلابِ بنِ مُرَّة بنِ كعب.
  - البَصريُّ: بفتح الباءِ وكسرِها.
- \* الشَّعبيُّ: بفتحِ الشِّينِ، اسمُه عامرُ بنُ شَراحيلِ، بفتحِ الشِّينِ.
- \* تميمٌ الدَّاريُّ: منسوبٌ إلى جدِّ لهُ اسمُهُ: الدَّارُ، وقيلَ: منسوبٌ إلى دارينَ؛ موضعٌ بالسَّاحلِ، ويُقالُ: تميمٌ الدِّيريُّ؛ نسبةً

<sup>(</sup>١) باقي صفحة (٩٣، ٩٤، ٩٥، ٩٦، ٩٧) مضبب عليهم بـ «الأصل».

إلى دَيْرٍ كان يتعبَّدُ فيه، وقيلَ غير ذلك، وقد أوضحتُ الاختلافَ في «شرحٍ مسلمٍ»(١).

\* سليمُ بن عِتْرٍ: بكسرِ العَين المهملةِ، وإسكانِ المثنَّاةِ فوق. \* الدَّورَقيُّ: بدالٍ [٩٧] مُهملةٍ مفتوحةٍ، ثم واوٍ ساكنةٍ، ثم

راءٍ مفتوحةٍ، ثم قافٍ، ثم ياءِ النَّسب، قيلَ: إنَّها نسبةٌ إلى القَلانسِ الطِّوالِ التي تُسمَّى الدَّورقيَّة، وقيلَ: كان أبوهُ ناسكًا؛ أي: عابدًا، وكانوا في ذلك الزَّمانِ يُسمُّونَ النَّاسِكَ: دَورقيًّا، وقيلَ: نسبةٌ إلى دَورق بلدةٍ بفارسَ أو غيرها.

\* منصور بن زاذان : بالزَّاي والذَّالِ المعجمة .

\* يحتبي: أي: يَنصِبُ ساقيْهِ ويحتوي على مُلتقى ساقيْهِ وفخِذَيْهِ بيديْهِ، أو بثوبٍ، والحبوةُ بضمِّ الحاءِ وكسرِها لُغتان، وهي ذلك الفعل.

\* الهذرمةُ: بالذَّالِ المعجمةِ؛ سرعةُ الكلام الخفيِّ.

\* الغزّاليُّ: هو محمَّدُ بنُ محمَّدِ بنِ محمَّدِ بنِ أحمدَ وهكذا يُقالُ، بتشديدِ الزَّاي؛ وقد رُويَ عنه أنَّه أنكرَ هذا، وقالَ: إنَّما أنَا الغزَاليُّ بتخفيفِ الزَّاي، منسوبٌ إلى قريةٍ من قُرى طوسٍ، يُقال لها: غَزَالة.

\* طلحةُ بنُ مُصَرِّفٍ: بضمِّ الميمِ، وفتحِ الصَّادِ، وكسرِ الرَّاءِ، وقيلَ: يجوزُ فتحُ الرَّاءِ، وليسَ بشيءٍ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «شرح النووي على مسلم» (١/ ١٤٢).

- \* أبو الأحوص: بالحاءِ والصَّادِ المُهملتيْن، واسمُه؛ عَوْفُ بنُ مالكٍ الجُشَمِيُّ، بضمِّ الجيمِ، وفتحِ الشِّينِ المعجمةِ، منسوبٌ إلى جُشَم جدِّ قبيلةٍ.
- \* الفُسطاطُ: فيه سِتُ لُغاتٍ: فسطاطٌ، وفستَاطٌ بالتَّاءِ بدل الطَّاءِ، وفسَّاطٌ بتشديدِ السِّينِ والفاءِ فيهن مضمومةٌ ومكسورةٌ، والمرادُ بهِ الخيمةُ والمنزلُ.
- \* الدّويُّ: بفتحِ الدَّالِ، وكسرِ الواوِ، وتشديدِ الياءِ؛ صوتٌ لا يُفهم.
- \* النَّخَعِيُّ: بفتحِ النُّونِ والخاءِ، منسوبٌ إلى النَّخَعِ، جدِّ قبيلةٍ.
  - \* حَلُّ شَاة: بفتح اللَّام، ويجوزُ إسكانُها في لُغةٍ قليلةٍ.
    - \* الرَّقَاشيُّ: بفتح الرَّاءِ، وتخفيفِ القافِ.
- القَذَاةُ: كالعودِ [٩٨] وفُتاتِ الخِرَقِ ونحوِها؛ ممَّا يُكْنَسُ المسجدُ منه.
  - \* سليمانُ بنُ يسار: بالمثناةِ، ثم بالسِّينِ المهملة.
- \* أبو أُسَيْدٍ: بضمِّ الهمزةِ، وفتحِ السِّينِ؛ اسمُهُ مالكُ بنُ ربيعةَ، شَهدَ بدرًا.
  - \* تَنْطحُنِي: بكسرِ الطَّاءِ وفتحِها.
  - \* منتشرٌ جدًّا: بكسرِ الجيم، وهو مصدرٌ.

- \* الأشنان: بضمِّ الهمزةِ وكسرِها لُغتان، ذكرَها أبو عُبيدة، وابنُ الجواليقيِّ، وهو فارسيُّ مُعَرَّبُ، وهو بالعربيَّةِ المحضةِ: حُرْضٌ، وهمزةُ أُشنان: أصليَّة.
- \* كراسي أضراسِه: يجوزُ فيه تشديدُ الياءِ وتخفيفِها، وكذلك كلُّ ما كانَ من هذا واحِدَهُ مُشدَّدًا؛ جازَ في جمعهِ التَّشديدُ والتَّخفيفُ.
- \* الرُّويانيُّ: بضمِّ الرَّاءِ، وإسكانِ الواوِ، منسوبٌ إلى رُويانَ؛ البلدةِ المعروفةِ.
- \* صلى على حسبِ حالِه: هو بفتحِ السِّين؛ أي: على قدرِ طاقتِه.
  - \* الحمَّامُ: معروفٌ، وهو مُذكَّرٌ عند أهلِ اللُّغة.
- \* الحُشُوشُ: مواضعُ العَذِرَةِ والبولِ، المُتَّخذَةُ له، واحدُها حُشُّ؛ بفتح الحاءِ وضمِّها لُغتان.
  - \* حجْرُ الإنسانِ: بفتحِ الحاءِ وكسرِها لُغتان.
  - \* الجِنازة: بكسرِ الجيم وفتحِها، من جَنَزَ إذا سَتَرَ.
  - \* بَهِزُ بنُ حكيم: هو بفتح الباءِ، وإسكانِ الهاءِ، وبالزَّاي.
    - \* زُرارةُ: بضمِّ الزَّاي.
- \* أحمدُ بنُ أبي الحَواريِّ: بفتحِ الحاءِ، وكسرِ الرَّاءِ، ومنهم مَن يفتحُ الرَّاءَ، وكانَ شيخُنا أبو البقاءِ خالدُ النَّابلسيُّ كَلِّللهُ يحكيهِ،

ورُبَّما اختارَه، وكانَ علَّامَةَ وقتِهِ في هذا الفنِّ رَخَلَسُّهُ، مع كمالِ تحقيقِهِ فيه، واسمُ أبي الحَواريِّ: عبدُ اللهِ بنُ ميمونِ بنِ عبَّاسِ بنِ الحارثِ.

- \* الجُوعيُّ: بضمِّ الجيم.
- \* أبو الجَوزاء: بفتحِ الجيمِ والزَّاي، اسمُهُ: أوسُ بنُ عبدِ اللهِ، وقيلَ: أوسُ بنُ خالد.
- \* حَبْتُرُ: بِحَاءَ مَهُمَلَةٍ مَفْتُوحَةٍ، ثم بِاء [٩٩] مُوحِدةٍ سَاكِنَةٍ، ثم تاء مثناةٍ مِن فوق مَفْتُوحة، ثم راء.
- \* الرَّجلُ الصَّالحُ: هو القائمُ بحقوقِ اللهِ تعالى، وحقوقِ العبادِ كذلك، قالَهُ ابنُ الزَّجَّاجِ وصاحبُ المطالعِ وغيرُهما.
- \* أبو ذرِّ: اسمُهُ جُندبُ، وقيل: بُريرُ بضمِّ الموحدةِ، وتكريرِ الرَّاء.
  - \* اجترحوا السَّيِّئاتِ: اكتسبُوها.
  - الشّعارُ: بكسرِ الشّين؛ العَلَامَةُ.
- \* الشّراك: بكسرِ الشّينِ، هو السَّيرُ الدَّقيقُ الذي يكونُ في النَّعلِ على ظهرِ القدم.
  - \* أمُّ سلمةً: اسمُها هندُ، وقيل: رملةُ؛ وليس بشيءٍ.
- \* عبدُ اللهِ بنُ مُغَفَّلٍ: بضمِّ الميمِ، وفتحِ الغَيْنِ المعجمةِ والفاءِ.

- \* اللَّغَطُّ: بفتحِ الغَيْنِ وإسكانِها لُغتان، هو اختلاطُ الأصواتِ.
- \* الجمعةُ: بضمِّ الميمِ وإسكانِها وفتحِها، قالَه الفرَّاءُ والواحديُّ.
  - \* المعوّذتان: بكسر الواو.
- \* الأوزاعيُّ: اسمُه عبدُ الرَّحمٰنِ بنُ عمرٍو، إمامُ الشَّامِ في عصرِهِ، منسوبٌ إلى موضع ببابِ الفراديسِ من دَمِشقَ يُقالُ له: الأوزاعُ، وقيلَ: إلى قبيلةٍ، وقيلَ غيرُ ذلك.
- « عَزْرَب: بعينٍ مُهملةٍ مفتوحةٍ، ثم زايٍ ساكنةٍ، ثم راءٍ مفتوحةٍ، ثم باءٍ موحدةٍ.
  - \* بُريدَةُ بنُ الحصيبِ: بضمِّ الحاءِ وفتح الصَّادِ المُهملتيْن.
    - \* فَضالةُ: بفتح الفاء.
    - \* للهُ أَشْدُ أَذَنًا: بفتح الهمزةِ والذَّالِ؛ أي: استماعًا.
      - \* القَينةُ: بفتح القافِ؛ المُغَنّية.
      - \* طوبى لهم: أي: خيرٌ لهم، كذا قالَه أهلُ اللُّغة.
        - الأعمش: سُليمان بن مِهران.
    - \* أبو العَالية: بالعيْنِ المهملةِ؛ اسمُه: رُفيعٌ بضمِّ الرَّاء.
- \* أبو لُبابةَ الصَّحابيُّ: بضمِّ اللَّامِ، اسمُهُ بشيرٌ، وقيلَ: رفاعةُ بنُ عبدِ المنذرِ.

- \* الغَشَمَةُ: الظَّلَمَة.
- عيناهُ تَذْرِفان: أي: يَنْصَبُ دمعهما، وهو بفتحِ التَّاءِ المثنَّاةِ
  من فوقٍ، وكسرِ الرَّاء.
  - \* فما [١٠٠] خطبُكُم: أي: ما شَأنُكُم.
  - \* الأَيَّامُ المعدوداتِ: أيَّامُ التَّشريقِ الثَّلاثةُ بعدَ يوم النَّحر.
    - \* تَشْمِيتُ العاطِسَ: هو بالشِّين والسِّين.
  - \* القَفَّالُ: المذكور هنا هو: المروزيُّ عبدُ اللهِ بنُ أحمد.
  - \* يَقُرُن: بِضُمِّ الرَّاءِ على اللُّغةِ الفصيحةِ، وفي لُغةٍ بكسرِها.
- \* البغويُّ: منسوبٌ الى بغ، مدينة بين هراة ومرو، ويُقالُ لها أيضًا: بغشورُ، واسمُه الحُسينُ بنُ مسعودٍ.
- \* الآصالُ: جمعُ أصيلٍ، وهو آخرُ النَّهارِ، وقيل: ما بينَ العصرِ وغروبِ الشَّمس.
- \* زُبيدُ بنُ الحارثِ: بضمِّ الزَّاي، وبعدَها باءٌ مفتوحةٌ موحدةٌ.
  - \* سُبُّوحٌ قُدُّوسٌ: بضمِّ أَوَّلِهما وبالفتح؛ لُغتان مشهورتَان.
- \* أبو قِلابة: بكسرِ القافِ، وتخفيفِ اللَّامِ، وبالباءِ الموحدةِ، اسمُهُ: عبدُ اللهِ بنُ زيدٍ.
  - \* يحيى بنُ وتَّابِ: بثاءٍ مُثَلَّثَةٍ مُشدَّدةٍ.
  - \* مُعانُ بنُ رفاعةً: بضمِّ الميم، وبالعيْنِ المهملةِ، وآخرُه نون.

- \* الشِّخِّيرُ: بكسرِ الشِّينِ والخاءِ المعجمتينِ، والخاءِ المُشدَّدَةِ.
- \* الحكمُ بنُ عُتَيبَة: هو بتاءٍ مثناةٍ من فوقٍ، ثمَّ مثناةٍ من تحت، ثم موحدةٍ.
  - \* المحيا والممات: الحياةُ والموتُ.
    - أوزعهم: أي: ألهمهم.
  - \* حمدًا يُوافي نِعَمَه: أي: يَصِلُ إليها فيُحَصِّلها.
- \* ويكافئ مَزِيدَه: هو بهمزةٍ آخرَ يكافئ، ومعناهُ: يقومُ بشكرِ ما زادنا من النِّعَم.
  - \* مجالِدٌ الرَّاوي عن الشَّعبيِّ: بالجيم وكسرِ اللَّام.
- \* الصّيمريُّ: بفتحِ الصَّادِ المهملةِ، والميمِ، وقيلَ: بضمِّ الميم وهو غريبٌ.

وقد بسطتُ بيانَه في «تهذيبِ الأسماءِ واللُّغاتِ»؛ فهذه أحرفٌ وجيزةٌ في ضبطِ مُشكَلِ ما وقعَ في هذا الكتابِ [١٠١] وما بقيَ منها تركتُهُ لظهورِه، وما ذكرتُه من الظَّاهرِ فقصدتُّ بيانَه لمَن لا يُخالِطُ العلماءَ، فإنَّه يَنتفعُ به إنْ شاءَ اللهُ تعالى.

هذا آخرُ ما تيسَّر من هذا الكتاب، وهو نبذةٌ مختصرةٌ بالنِّسبةِ إلى آدابِ القُرَّاءِ، ولكن حملني على اختصارِه ما ذكرتُه في أوَّلِ الكتاب، والله أسألُ النفعَ العميمَ به، لي ولأحبابِي، وكلِّ ناظرٍ فيهِ وسائرِ المسلمينَ في الدَّارين، والحمدُ الله حمدًا يُوافِي نِعَمَهُ ويُكافئُ مزيدَه، وصلواتُه وسلامُه الأتمَّانِ الأكملانِ على سيِّدِنا محمَّدٍ، وعلى آلِهِ، وأصحابه أجمعين.

# فهرس الآيات

| الصفحة | رقم الآية | الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|        |           | سورة الفاتحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 177    | ۲         | ﴿ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|        |           | سورة البقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٨٣    | 147       | ﴿فُولُواْ ءَامَنَا بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 94     | 107       | ﴿ إِنَّا لِلَّهِ وَائِنًا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|        |           | ﴿رَبَّكَا ءَالِنَكَا فِي ٱلدُّنْيَكَا حَسَكَنَةً وَفِي ٱلْأَخِرَةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 94     | 7.1       | حُسُنَةً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١٢٨    | 7.7       | ﴿ وَأَذْكُرُواْ ٱللَّهَ فِي ٓ أَيَّامِ مَّعُدُودَتِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1 • 9  | 777       | ﴿ نِسَآ قُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1.5    | 711       | ﴿وَٱتَّقُواْ يُوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى ٱللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٨٤     | 118 (117  | سورة آل عمران هُوِّن أَهْلِ الْكِتَابِ أُمَّةٌ قَابِمَةٌ يَتَلُونَ ءَايَاتِ اللَّهِ ءَانَاءَ الْتَلِي وَالْمَهُ يَتَلُونَ ءَايَاتِ اللَّهِ وَالْيُوْمِ اللَّهِ وَالْيُوْمِ اللَّهِ وَالْيُوْمِ اللَّهِ وَالْيُوْمِ الْلَّهِ وَالْيُوْمِ الْلَّهِ وَالْيُوْمِ الْلَّهِ وَالْمُنْكِرِ الْلَّهَامُونَ عَنِ الْمُنكِرِ وَيُسْهُوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ وَيُسْمُونَ فِي الْمُنكِرِ وَأُوْلَيَهِكَ مِنَ الصَّلِحِينَ ﴾ |
|        |           | ﴿إِنَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلْيَلِ<br>وَٱلنَّهَارِ لَآينَتِ لِأُولِي ٱلْأَلْبَنبِ ﴿ ٱلَّذِينَ يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٩٨     | 191 (19.  | قِيَكُمًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ١٢٨    | 10        | ﴿قُلْ أَوْنَيْثُكُم بِخَيْرٍ مِن ذَالِكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 178    | 97        | ﴿ لَنَ نَنَالُوا ٱلَّهِرَّ حَتَّى تُنفِقُوا مِمَّا شُّحِبُّونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| الصفحة | رقم الآية | الآية                                                                            |
|--------|-----------|----------------------------------------------------------------------------------|
| ١٨٧    | 19.       | ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ﴾                                     |
| ١٨٣    | 7.5       | ﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِئْبِ تَعَالُوا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوْآهِ                    |
|        |           | سورة النساء                                                                      |
| 177    | ٤١        | ﴿فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيدٍ﴾                            |
| ١٢٨    | 7         | ﴿ وَٱلْمُحْصَنَاتُ مِنَ ٱلنِّسَاآءِ ﴾                                            |
| ١      | ٨٢        | ﴿ أَفَلًا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَاتَ ﴾                                          |
|        |           | سورة المائدة                                                                     |
| ١١٨    | ۲         | ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلنَّقُوكَ ﴾                                   |
|        |           | ﴿ إِن تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكٍّ وَإِن تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ |
| 1 • 7  | ١١٨       | ٱلْعَزِيثُ ٱلْحَكِيمُ ﴾                                                          |
| 127    | 78        | ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَعْلُولَةً ﴾                                |
| 170    | ٦V        | ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغٌ ﴾                                               |
|        |           | سورة الأنعام                                                                     |
| 178    | 17.       | ﴿مَن جَاءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ، عَشُرُ أَمَثَالِهَا ﴾                           |
| ١٦٤    | 1.4       | ﴿لَا تُدُرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ﴾                                                   |
|        |           | سورة الأعراف                                                                     |
| 1 • 9  | 7 • ٤     | ﴿ وَإِذَا قُرِئَ ٱلْقُرْءَانُ فَاسْتَمِعُواْ لَهُ. وَأَنصِتُوا ﴾                 |
| 124    | ١٨٥       | ﴿ فَيِأَيِّ حَدِيثٍ بَعَدُهُۥ يُؤْمِنُونَ﴾                                       |
|        |           | سورة التوبة                                                                      |
| ١٣٢    | ٣.        | ﴿وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُـزَيْرٌ ٱبْنُ ٱللَّهِ﴾                                   |
| ١٧٨    | ٦         | ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ ﴾                    |
|        |           | سورة يوسف                                                                        |
| ١٢٨    | ٥٣        | ﴿ وَمَا ۚ أُبَرِّئُ نَفْسِيٓ ﴾                                                   |

فهرس الآيات

| ۲ | ١ | ٥ |  |
|---|---|---|--|
|   |   |   |  |

| الصفحة   | رقم الآية | الآية                                                                            |
|----------|-----------|----------------------------------------------------------------------------------|
|          |           | سورة الرعد                                                                       |
| ١٤٧      | 10        | ﴿ بِٱلْغُدُوِّ وَٱلْآصَالِ﴾                                                      |
|          |           | سورة الحجر                                                                       |
| 174      | ٤٦        | ﴿ أَدْخُلُوهَا بِسَلَمٍ ءَامِنِينَ ﴾                                             |
| ١٢٨      | ٥٧        | ﴿ قَالَ فَمَا خَطَابُكُمْ أَيُّهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾                              |
| 0 •      | ٨٨        | ﴿ وَٱخۡفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾                                          |
|          |           | سورة النحل                                                                       |
| ١٤٧      | ٥ ٠       | ﴿ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُ ونَ ﴾                                               |
| 99       | ٩٨        | ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرِّءَانَ فَٱسْتَعِدْ بِٱللَّهِ ﴾                         |
|          |           | سورة الإسراء                                                                     |
|          |           | ﴿مَّن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ. فِيهَا مَا نَشَآءُ لِمَن       |
| ٥٧       | ١٨        | ئ <sup>ۇ</sup> ئىرىدىگە<br>ئورىدىگە                                              |
| 17.      | ١٠٨       | ﴿شُبْحَنَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا﴾                       |
| 184 .1.8 | 1 • 9     | ﴿وَيَخِرُّونَ لِلْأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُو خُشُوعًا﴾                     |
| 144      | 111       | ﴿ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَمْ يَنَّخِذُ وَلَدًا﴾                              |
|          |           | سورة مريم                                                                        |
| 94       | 17        | ﴿خُذِ ٱلْكِتُكِ بِقُوَّةً﴾                                                       |
| ١٤٧      | ٥٨        | ﴿خَرُواْ سُجَّدًا وَثِيكِيّا ﴾                                                   |
| 177      | ۸۸        | ﴿ وَقَالُواْ ٱتَّخَذَ ٱلرَّحْمَٰنُ وَلَدًا ﴾                                     |
|          |           | سورة طه                                                                          |
| 1.7      | 118       | ﴿رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا﴾                                                          |
|          |           | سورة النور                                                                       |
| 11.      | ٣.        | ﴿ قُلَ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَى رِهِمْ ﴾                          |
| ٥٢       | 75        | ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً ﴾ |

| الصفحة        | رقم الآية | الآية                                                                                                    |
|---------------|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               |           | سورة الحج                                                                                                |
| ١٤٧           | ١٨        | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَآءُ ﴾                                                                   |
|               |           | ﴿ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَتِ اللَّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ. عِندَ                                            |
| 0 *           | ٣.        | ررن يوم<br>رَبِّهِ : ﴾                                                                                   |
| ٥٠            | ٣٢        | ﴿ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَتَهِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ﴾                                  |
| ١٤٧           | VV        | ﴿ وَاقْمَالُوا الْحَايْرِ لَعَلَّكُمْ تَقُلِحُونَ ﴾<br>﴿ وَاقْمَالُوا الْحَايْرِ لَعَلَّكُمْ تَقُلِحُونَ |
| 1 2 4         | V V       | والعصاوا الحاير لعنصهم لفيحون                                                                            |
|               |           | سورة الفرقان                                                                                             |
| 1 & V         | 7.        | ﴿ وَزَادَهُمْ نَفُورًا ﴾                                                                                 |
|               |           | سورة النمل                                                                                               |
| ١٤٨           | 70        | ﴿وَيَعْلَمُ مَا نُخَفُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ﴾                                                             |
| 181.184       | 77        | ﴿رُبُ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ﴾                                                                              |
| ١٢٨           | ٥٦        | ﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قُومِهِ ۗ ﴾                                                                        |
| 170           | 70        | ﴿ قُل لَّا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾                          |
|               |           | سورة الروم                                                                                               |
|               |           | ﴿ فَأَصْدِرُ إِنَّ وَعُدَ ٱللَّهِ حَقُّتُ وَلَا يَسۡتَخِفَّنَّكَ ٱلَّذِينَ لَا                           |
| 174           | ٦.        | يُوقِئُونَ ﴾                                                                                             |
|               |           | سورة السجدة                                                                                              |
| 111, 121, 111 | ۲ ، ۲     | ﴿الْمَدِّ شَيْلُ﴾                                                                                        |
| ١٤٧           | 10        | ﴿ وَهُمْ لَا يَسْتَكُمْ رُونَ ﴾                                                                          |
|               |           |                                                                                                          |
|               | ,         | سورة الأحزاب                                                                                             |
| 178           | ٤         | ﴿ وَٱللَّهُ ۚ يَقُولُ ٱلْحَقَّ ﴾                                                                         |
| ١٢٨           | ٣١        | ﴿ وَمَن يَقَنَّتُ مِنكُنَّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾                                                         |
| 147           | 70        | ﴿إِنَّ ٱللَّهَ وَمُلَيِّكَنَّهُۥ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ ﴾                                           |
|               |           | ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤَذُّونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ بِغَيْرِ مَا                                     |
| ٥٠            | ٥٨        | ٱڪۡتَسُبُواْ﴾                                                                                            |

| الصفحة     | رقم الآية | الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|------------|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            |           | سورة فاطر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            |           | ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَتْلُونَ كِنَنَبَ ٱللَّهِ وَأَفَامُوا ٱلصَّلَوةَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|            |           | وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزْقَنَهُمْ سِرًّا وَعَلانِيَةً يَرْجُونَ تِجَكَرَةً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤٤         | 4 49      | لَّن تَبُورَ ﴿ لِيُوفِيُّهُمْ أَجُورَهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|            |           | سورة يس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ١٢٨        | ۲۸        | ﴿وَمَاۤ أَنزَلْنَا عَلَىٰ قَوْمِهِۦ مِنْ بَعْدِهِۦ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|            |           | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|            |           | سورة ص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>\••</b> | 79        | ﴿كِنَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَدَّبَرُوا ءَاينتِهِۦ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|            |           | سورة الزمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1 • 8      | ١٦        | ﴿ لَهُمُ مِّن فَوْقِهِمْ ظُلُلُ مِّنَ ٱلنَّادِ وَمِن تَعْنِيمٌ ظُلُلُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 170        | 71        | ﴿ فُرُءَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عِوْجٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٣٤        | 70        | ﴿ لَئِنْ أَشُرُّكُ لَيَحْبَطَنَ عَلَكَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|            |           | سورة غافر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1.4        | ٧١ ،٧٠    | ﴿ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ إِذِ ٱلْأَغْلَالُ فِيۤ أَعْنَقِهِمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1 1        | , , , ,   | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|            |           | سورة فصلت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٤٨        | **        | ﴿إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١٢٨        | ٤٧        | ﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|            |           | سورة الشورى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٥٧         | ۲.        | ﴿وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلذُّنْيَا نُؤَتِهِ، مِنْهَا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 170        | 01        | ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْيًا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 98         | ١٣        | سورة الزخرف<br>﴿سُبْحَنَ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَنَا هَنَا وَمَا كُنَّا لَهُۥ مُقْرِنِينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>\</b> 1 | 1 1       | وسبحن الدِی سحر لا هذا وما سب الله معروی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|            |           | سورة الجاثية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|            |           | ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ ٱجْتَرَحُواْ ٱلسَّيِّئَاتِ أَن نَجْعَلَهُمْ كَٱلَّذِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1 • 7      | 71        | ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ سَوَآءَ تَحْيَاهُمْ وَمَمَاثُهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1.7        | ۲١        | وام حسِب الدِي اجرحوا السيفاتِ ال جعلهم الدِين عَلَيْهُمْ وَمَمَاثُهُمُ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ |
|            |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| الصفحة       | رقم الآية  | الآية                                                                          |
|--------------|------------|--------------------------------------------------------------------------------|
|              |            | سورة محمد                                                                      |
| ١            | ٨٢         | ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ ﴾                                        |
|              |            | سورة الطور                                                                     |
| 1.4          | <b>Y V</b> | ﴿فَمَنَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا وَوَقَىٰنَا عَذَابَ ٱلسَّمُومِ                       |
|              |            | سورة النجم                                                                     |
| 127          | ١          | ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾                                                   |
|              |            | سورة القمر                                                                     |
| 111, 111     | ١          | ﴿ٱقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ﴾                                                       |
|              |            | سورة المزمل                                                                    |
| 1.7          | ٤          | ﴿وَرَقِلِ ٱلْقُرْءَانَ تَرْتِيلًا﴾                                             |
|              |            | سورة المدثر                                                                    |
|              |            | ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي ٱلنَّاقُورِ ﴿ فَلَالِكَ يَوْمَهِذٍ يَوْمٌ عَسِيرٌ ﴿ عَلَى |
| 1 • 1        | ١٠ _ ٨     | ٱلكَفِرِينَ غَيْرُ يَسِيرٍ ﴾                                                   |
|              |            | سورة القيامة                                                                   |
| 144          | ١          | ﴿ لَا أَقْبِهُمْ بِيُومِ ٱلْقِيْمَةِ ﴾                                         |
| 144          | ٤٠         | ﴿ أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَدِرٍ عَلَىٰٓ أَن يُحْتِى ٱلْمُؤَتَى ﴾                    |
|              |            | سورة الإنسان                                                                   |
| ۱۱، ۱۳۱، ۱۸۱ | ۲ ۱        | ﴿ هَلَ أَنَّ عَلَى ٱلْإِنسَٰنِ ﴾                                               |
|              |            | سورة التكوير                                                                   |
| ١٢٦          | ١          | ﴿إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِّرَتْ﴾                                                    |
| 178          | 74         | ﴿ وَلَقَدُ رَءَاهُ بِٱلْأَفْقِ ٱلْمُهِينِ﴾                                     |
|              |            | سورة الانفطار                                                                  |
| 1.4          | ٦          | ﴿مَا غَرَكَ بِرَبِّكَ ٱلْكَرِيمِ﴾                                              |

| أية الصفحة                   | رقم الأ | الآية                                                                                        |
|------------------------------|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
|                              |         | سورة الانشقاق<br>﴿ فَمَا لَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرْءَانُ لَا |
| 151 (150 71                  | ٠٢٠     | ردا فری علیهم الفردان لا<br>یستُجُدُونَ»                                                     |
| 187                          | 77      | ﴿ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يُكَذِّبُونَ ﴾                                                    |
|                              |         | سورة الأعلى                                                                                  |
| 771, 711, 711                | ١       | ﴿سَيِّحِ ٱسْمَ رَبِّكِ ٱلْأَعْلَى﴾                                                           |
|                              |         | سورة الغاشية                                                                                 |
| ١٨٢                          | 1       | ﴿هَلُ أَتَنْكَ حَدِيثُ ٱلْغَاشِيَةِ﴾                                                         |
|                              |         | سورة التين                                                                                   |
|                              | _ \     | ﴿ وَٱلنِّينِ وَٱلزَّيْتُونِ ﴾ وَمُلُورِ سِينِينَ ۞ وَهَذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ﴾             |
| 177                          | ٨       | ﴿ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِأَحْكَمِ ٱلْحَكِمِينَ ﴾                                                 |
|                              |         | سورة البينة                                                                                  |
| ٥٣                           | ٥       | ﴿وَمَاۤ أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآءَ﴾           |
|                              |         | سورة الكافرون ﴿ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ                                      |
| 7/1, 7/1, 7/1                | 1       | ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلۡكَفِرُونَ ﴾                                                           |
|                              |         | سورة الإخلاص                                                                                 |
| ۳۱۱، ۱۸۱، ۲۸۱، ۲۸۱، ۳۸۱، ۳۸۱ | 1       | ﴿ قُلُ هُوَ ٱللَّهُ أَحَـٰذُ ﴾                                                               |
| 17. ( 2 17.0 2 17.1          |         | *(*.t( ** .                                                                                  |
| \AV \\.                      | ١       | سورة الفلق<br>﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ﴾                                               |
|                              |         | سورة الناس                                                                                   |
| ۱۸۷،۱۸۰،۱۷۲                  | 1       | سورة الناس»<br>﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ»                                               |
|                              |         |                                                                                              |

## فهرس الأحاديث

| الصفحة | الراوي            | الحديث                                           |
|--------|-------------------|--------------------------------------------------|
| 1 { {  | أبو هريرة         | إذا أمّن الإمام فأمّنوا                          |
| ١٣٢    | أبو سعيد الخدري   | إذا تثاءب أحدكم فليمسك بيده على فيه              |
| 1 { {  | أبو هريرة         | إذا قال الإمام ﴿وَلَا ٱلصَّالِّينَ﴾              |
| 177    | عبد الله بن مسعود | اقرأ علي القرآن                                  |
| ١٨٨    | معقل بن يسار      | اقرؤوا (یس) علی موتاکم                           |
| ٤٥     | أبو أمام الباهلي  | اقرؤوا القرآن فإنه يأتي يوم القيامة شفيعًا       |
|        |                   | اقرؤوا القرآن قبل أن يأتي قوم يقيمونه إقامة      |
| ٧٦     | جابر بن عبد الله  | القدح يتعجلونه                                   |
| ١ • ٤  | سعد بن أبي وقاص   | اقرؤوا القرآن وابكوا فإن لم تبكوا فتباكوا        |
| ٧٥     | عبد الرحمن بن شبر | اقرؤوا القرآن ولا تأكلوا به                      |
| 77     | النعمان بن بشير   | ألا إن في الجسد مضغة                             |
| 109    | ابن عباس          | اللهم اكتب لي بها أجرًا واجعلها لي عندك ذخرًا    |
| ٧٢     | صخر الغامدي       | اللهم بارك لأمتي في بكورها                       |
| ١٦٦    | أم عطية الأنصارية | أمر ﷺ الحيُّض بالخروج يوم العيد فيشهدن الخير     |
| ٤٧     | عبد الله بن عباس  | إن الذي ليس في جوفه شيء من القرآن                |
| ٤٥     | عمر بن الخطاب     | إن الله تعالى يرفع بهذا الكتاب أقوامًا           |
| ٥١     | أبو هريرة         | أن الله ﷺ قال: من آذي لي وليًّا فقد آذنني بالحرب |
|        |                   | إن الناس لكم تبع وإن رجالًا يأتونكم من أقطار     |
| ٦.     | أبو سعيد الخدري   | الأرض                                            |
| 197    | عبد الله بن عمر   | أن رسول الله ﷺ نهى أن يسافر بالقرآن              |

| الم ذاءة |                   | 11 -1. 4                                      |
|----------|-------------------|-----------------------------------------------|
|          | الراوي            | الحديث                                        |
| ٧٧       | عبادة بن الصامت   | إن سرك أن تطوق بها طوقًا من نار فاقبلها       |
| ي ٥٠     | أبو موسى الأشعرة  | إن من إجلال الله تعالى إكرام ذي الشيبة المسلم |
| ٥٣       | عمر بن الخطاب     | إنما الأعمال بالنيات                          |
| ۸V       | عبد الله بن عمر   | إنما مثل صاحب القرآن كمثل الإبل المعقلة       |
| ي ۱۲۱    | أبو موسى الأشعرة  | إني لأعرف أصوات رفقة الأشعريين                |
|          |                   | الآيتان من آخر (سورة البقرة) من قرأ بهما في   |
| ١٨٥      | أبو مسعود البدري  | الليلة كفتاه                                  |
| 01       | جابر بن عبد الله  | أيهما أكثر أخذًا للقرآن؟                      |
| ١٧٦      | عبد الله بن مسعود | بئسما لأحدكم أن يقول نسيت آية كيت كيت         |
| ي ۸۷     | أبو موسى الأشعرة  | تعاهدوا هذا القرآن فوالذي نفس محمد بيده       |
| 174      | عقبة بن عامر      | الجاهر بالقرآن كالجاهر بالصدقة                |
| ١٧٠      | أنس بن مالك       | خير الأعمال الحل الرحلة                       |
| 77       | أبو سعيد الخدري   | خير المجالس أوسعها                            |
| ٩٨       | ابن عباس          | خير المجالس ما استقبل به القبلة               |
| ٤٨ ، ٤٤  | عثمان بن عفان     | خيركم من تعلم القرآن وعلمه                    |
| ١١٨      | أنس بن مالك       | الدال على الخير كفاعله                        |
| ۲، ۱۷۱   | تميم الداري ٠     | الدين النصيحة                                 |
| ٤٤       | أم المؤمنين عائشة | الذي يقرأ القرآن وهو ماهر به                  |
| ١٧٦      | أم المؤمنين عائشة | رحمه الله لقد أذكرني آية كنت أسقطها           |
| 171      | البراء بن عازب    | زينوا القرآن بأصواتكم                         |
| 1 2 7    | عبد الله بن مسعود | سجد عِيْكِيَّةٍ في النجم                      |
| ٧٦       | عبد الله بن مسعود | سيجيء قوم يسألون بالقرآن فمن سأل بالقرآن      |
| ٨٥       | سهل بن سعد        | شرف المؤمن من قيام الليل                      |
| ١ • ٨    | حذيفة بن اليمان   | صليت مع النبي عَلَيْهُ ذات ليلة فافتتح البقرة |
| ۸V       | أنس بن مالك       | عرضت عليه أجور أمتي حتى القذاة                |

| الصفحة | الراوي              | الحديث                                                     |
|--------|---------------------|------------------------------------------------------------|
| 79     | أبو هريرة           | فليست الأولى أحق من الثانية                                |
| ٢٨     | جابر بن عبد الله    | في الليل ساعة يستجاب فيها الدعاء كل ليلة                   |
| 1.7    | أبو ذر الغفاري      | قام النبي علية بآية يرددها حتى أصبح                        |
| 178    | البراء بن عازب      | قرأ ﷺ في العشاء بـ(التين والزيتون)                         |
| 157    | عطاء بن يسار        | قرأ زيد بن ثابت على النبي ﷺ (النجم) فلم يسجد               |
| ١٨٠    | أم المؤمنين عائشة   | كان ﷺ إذا آوى إلى فراشه جمع كفيه ثم نفث فيهما              |
| 711    | أم المؤمنين عائشة   | كان ﷺ لا ينام حتى يقرأ (الزمر)، و(بني إسرائيل)             |
| ٩٨     | أم المؤمنين عائشة   | كان ﷺ يتكئ في حجري وأنا حائض فيقرأ القرآن                  |
| ١٣٨    | أبو قتادة الأنصاري  | كان ﷺ يطول في الأولى ما لا يطول في الثانية                 |
| ١٨٧    | عبد الله بن عباس    | كان ﷺ يقرأ خواتيم (آل عمران) إذا استيقظ                    |
| ١٧٨    | أم المؤمنين عائشة   | كان ﷺ ينفث على نفسه في المرض                               |
| 1.7    | عبد الله بن مغفل    | كان ﷺ يوم فتح مكة على ناقته يقرأ سورة (الفتح)              |
| 1.7 3  | أم المؤمنين أم سلما | كانت قراءة النبي ﷺ مفسرة حرفًا حرفًا                       |
| 127    | أبو هريرة           | لا تجزئ صلاة لا يقرأ فيها بأم القرآن                       |
| 711    | عقبة بن عامر        | لا تمر بك ليلة إلا قرأت فيها ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَــُكُ﴾ |
| ٤٦     | عبد الله بن عمر     | لا حسد إلا في اثنتين رجل آتاه الله القرآن                  |
| ٤٦     | عبد الله بن مسعود   | لا حسد إلا في اثنتين رجل آتاه الله مالًا                   |
| ٨٢     | عبد الله بن عمرو    | لا يفقه من قرأ القرآن في أقل من ثلاث                       |
| 177    | عبد الله بن مسعود   | لا يقولن أحدكم نسيت آية كذا                                |
| 71     | أنس بن مالك         | لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه                                |
| 111    | سهل بن سعد          | لأن يهدي الله بك رجلًا خير لك من حمر النعم                 |
| 171    | أبو موسى الأشعري    | لقد أوتیت مزمارًا من مزامیر آل داود                        |
| 171    | فضالة بن عبيد       | لله أشد أذنًا إلى الرجل الحسن الصوت بالقرآن                |
| 77     | أبو هريرة           | لينوا لمن تعلموا ولمن تتعلمون منه                          |
| ~      |                     | ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون                     |
| 117    | أبو هريرة           | کتاب الله                                                  |

| لراوي الصفحة                   | الحديث                                           |
|--------------------------------|--------------------------------------------------|
| بو هريرة ١٢٠                   | ما أذن الله لشيء ما أذن لنبي حسن الصوت           |
| بو هريرة وأبو سعيد ١١٦         | ما من قوم يذكرون الله تعالى إلا حفت بهم الملائكة |
| عاوية بن أب <i>ي</i> سفيان ١١٦ | ما يجلسكم؟                                       |
| بو موسى الأشعري ٤٥             | مثل المؤمن من الذي يقرأ القرآن مثل الأترجة       |
| بو هريرة ١٧٥                   | •                                                |
| بو هريرة ٧٧                    | 1                                                |
| جندب بن عبد الله ٢٥            |                                                  |
| نس وحذيفة وكعب ٥٧              |                                                  |
| عبد الله بن عمرو ۸٦            |                                                  |
| بو هريرة ١٣٢                   |                                                  |
| سعد بن عبادة ۸۸                |                                                  |
| عاذ بن أنس ٤٧                  |                                                  |
| عبد الله بن مسعود ٢٦           |                                                  |
| سعد وأبو لبابة ١٢٤             | •                                                |
| عمر بن الخطاب ٨٨               |                                                  |
| عبد الله بن عمر ٨٤             |                                                  |
| بو سعيد الخدري ١٨٧             |                                                  |
| عبد الله بن عمرو ٨٤            |                                                  |
| عبد الله بن عمرو ٤٧            |                                                  |
| بو سعيد الخدري ٤٧              | C.                                               |
| بو ذر الغفاري ١٦٤              |                                                  |
| بو هريرة ٨٦                    | •                                                |
| بو مسعود الأنصاري ٤٩           | يؤم القوم أقرأهم لكتاب الله                      |
|                                |                                                  |

## فهرس الآثار

| لصفحة | القائل             | الأثر                                              |
|-------|--------------------|----------------------------------------------------|
| 174   | حُكَيْم بن سعد     | أتي رجل من المحكمة إلى علي وهو في صلاة الصبح       |
| ٥٤    | حذيفة المرعشي      | الإخلاص استواء أفعال العبد في الظاهر والباطن       |
| ٥٤    | أبو القاسم القشيري | الإخلاص إفراد الحق في الطاعة بالقصد                |
| ٥٤    | أبو القاسم القشيري | الإخلاص تصفية الفعل من ملاحظة المخلوقين            |
| ٨٥    | يزيد الرقاشي       | إذا أنا نمت ثم استيقظت ثم نمت فلا نامت عيناي       |
| 127   | مجاهد بن جبر       | إذا تثاءب القارئ أمسك عن القراءة                   |
| 175   | ابن مسعود والنخعي  | إذا سأل أحدكم أخاه عن آية فليقرأ ما قبلها          |
| ٥٦    | أبو القاسم القشيري | إذا طلبت الله تعالى بالصدق أعطاك مرآة              |
| 121   | عطاء بن أبي رباح   | إذا كان يقرأ فعرض له ريح فينبغي أن يمسك عن القراءة |
| ۸۳    | سعد بن أبي وقاص    | إذا وافق ختم القرآن أول الليل صلت عليه الملائكة    |
| 177   | الحكم بن عتيبة     | أرسل إلي مجاهد وعنده ابن أبي لبابة                 |
| ٥٢    | ابن عساكر          | اعلم يا أخي وفقنا الله وإياك لمرضاته               |
| ٤٨    | ابن مسعود          | اقرؤوا القرآن فإن الله تعالى لا يعذب قلبًا         |
| 00    | أبو القاسم القشيري | أقل الصدق استواء السر والعلانية                    |
| 71    | ابن عباس           | أكرم الناس عليَّ جليسي الذي يتخطى الناس            |
| \ • V | مجاهد بن جبر       | الذي قرأ البقرة وحدها أفضل                         |
| ٥١    | أم المؤمنين عائشة  | أمرنا رسول الله ﷺ أن ننزل الناس                    |
| 110   | عقبة بن عامر       | أمرني رسول الله ﷺ أن أقرأ المعوذتين دبر كل صلاة    |
| 1 • 1 | بهز بن حکیم        | إن زرارة بن أوفى أمَّهم في صلاة الفجر              |
|       |                    | إن طلحة بن مصرف وحبيب بن أبي ثابت                  |
| ١٦٦   | العوام بن حوشب     | والمسيب بن رافع                                    |

| القائل الصفحة         | الأثر                                      |
|-----------------------|--------------------------------------------|
| أبو الأحوص الجشمي ٨٥  | إن كان الرجل ليطرق الفسطاط طروقًا          |
| أبو حنيفة والشافعي ٥٢ | إن لم يكن العلماء أولياء الله فليس لله ولي |
| ابن عباس عباس         | إنما يحفظ الرجل على قدر نيته               |
| أبو عاصم النبيل ٤٥    | إنما يعطى الناس على قدر نياتهم             |
| الحسن البصري ٧٥       | إن من كان قبلكم رأوا القرآن رسائل من ربهم  |
| عبد الله بن مسعود ۲۸  | إن هذا القرآن مأدبة الله تعالى             |
| أبو موسى الأشعري ٩٨   | إني أقرأ القرآن في صلاتي وأقرأ على فراشي   |
| أم المؤمنين عائشة ٩٩  | إني لأقرأ حزبي وأنا مضجعة على السرير       |
| ٥                     | أول من أحدث الدراسة في مسجد دمشق هشام بن   |
| الأوزاعي وابن عطية ١٧ | إسماعيل                                    |
| الفضيل بن عياض ٥٥     | ترك العمل لأجل الناس رياء                  |
| الشافعي ٧٢            | تفقه قبل أن ترأس                           |
| عمر بن الخطاب ٧٢      | تفقهوا قبل أن تسودوا                       |
| عامر الشعبي ٩٦        | تكره قراءة القرآن في ثلاثة مواضع           |
| ذو النون المصري ٥٤    | ثلاث من علامات الإخلاص                     |
| الفضيل بن عياض ٥٧     | حامل القرآن حامل راية الإسلام              |
| عباد بن حمزة المحا    | دخلت على أسماء بنت أبي بكر وهي تقرأ        |
| إبراهيم الخواص ١٠٢    | دواء القلب خمسة أشياء                      |
| عمر بن الخطاب ١٢٧     | ذكرنا ربنا                                 |
| ابن عباس ۷۱           | ذلك طالبًا فعززت مطلوبًا                   |
| عبد الله بن مسعود ۱۱۶ | ذلك منكوس القلب                            |
| أبو رجاء العطاردي ١٠٥ | رأيت ابن عباس وتحت عينيه مثل الشراك        |
| سلمان الأنماطي ٨٦     | رأيت علي بن أبي طالب في المنام يقول        |
| هشام بن حسان ١٠٥      | ربما سمعت بكاء محمد بن سيرين               |
| عبد الله بن مسعود ۱۰۳ | ردد ابن مسعود ﴿رَبِّ زِدْنِي عِلْمَا﴾      |
| سعید بن عبید          | ردد سعید بن جبیر ﴿فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ﴾    |

الصفحة ردد سعيد بن جبير ﴿مَا غَرُّكَ بِرَبِّكَ ٱلْكَرِيمِ ﴾ 1.4 سعید بن عبید ردد سعيد بن جبير ضَيْهُ ﴿وَٱتَّقُواْ يَوْمًا تُرْجَعُونَ﴾ القاسم بن أبي أيوب ١٠٣ عبد الحميد الحماني سألت سفيان الثوري عن رجل يغزو ﴿صَّ السجود 127 ابن عباس الحارث المحاسبي الصادق هو الذي لا يبالي 07 أبو وائل الأسدي صلى ابن مسعود فقرأ بآخر (بني إسرائيل) 177 معمر بن راشد طلبنا العلم لغير الله فأبي أن يكون إلا لله 78 سفيان الثوري طلبه للعلم نية 78 طوبي لهؤلاء كانوا أحب الناس إلى رسول الله ﷺ على بن أبي طالب 171 قرأ أبو هريرة ﴿إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِّرَتُ ﴾ يحزنها شبه الرثاء يزيد بن القعقاع 177 صفية بنت أبى عبيد قرأ عمر بن الخطاب في الركعة الأولى من الصبح بالكهف 118 قرأ عمر في الركعة الأولى من الصبح بالكهف عبد الله بن عامر 1 . 8 قرأ عمر في صلاة المغرب بمكة ﴿وَاللِّينِ وَالزِّيثُونِ﴾ عمرو بن میمون 178 قرأت على رسول الله ﷺ سورة النساء 111 عبد الله بن مسعود قلت لعائشة ألم يقل الله ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ إِلْأُفُقِ ٱلْمُبِينِ ﴾ مسروق بن الأجدع 178 قيل للشعبي إذا قرأ الإنسان ﴿إِنَّ ٱللَّهَ وَمُلَيِّكَتُهُۥ﴾ جابر بن يزيد 144 ابن أبي داود كان إبراهيم النخعي يكره أن يتأول القرآن لشيء يعرض 172 كان ابن الزبير إذا قرأ ﴿سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى﴾ هشام بن عروة 144 كان ابن الكاتب يختم بالنهار أربع ختمات أبو عثمان المغربي ٧٩ كان ابن عباس إذا قرأ ﴿سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴾ سعید ابن جبیر 144 كان ابن عباس يجعل رجلًا يراقب رجلًا يقرأ القرآن قتادة بن دعامة 177 كان ابن عمر إذا قرأ القرآن لا يتكلم حتى يفرغ نافع مولى ابن عمر 1.9 كان ابن مسعود إذا قرأ السجدة سجد ثم سلم أبو عبد الرحمن السلمي كان ابن مسعود يقرئ الناس في المسجد جاثيًا أيوب السختياني على ركبتيه 77

| الصفحة | القائل                | الأثر                                                               |
|--------|-----------------------|---------------------------------------------------------------------|
| 117    | عمير بن ربيعة         | كان أبو الدرداء يدرس القرآن معه نفر يقرؤون جميعًا                   |
| 97     | ابن أبي داود          | كان أبو الدرداء يقرأ في الطريق                                      |
| 124    | عمير بن سعيد          | كان أبو موسى إذا قرأ ﴿سَيِّحِ ٱسْمَ رَبِّكِ ٱلْأَعْلَىٰ﴾            |
| ۸۰     | إبراهيم بن سعد        | كان أبي يحتبي فما يحل حبوته حتى يختم القرآن                         |
| 1 • 1  | أبو القاسم الجنيد     | كان أحمد بن أبي الحواري إذا قرئ عنده القرآن يصيح                    |
| ١٦٦    | قتادة بن دعامة        | كان أنس بن مالك إذا ختم القرآن جمع أهله ودعا                        |
|        |                       | كانت الأنصار إذا حضروا قرؤوا عند الميت                              |
| ١٨٨    | عامر الشعبي           | (سورة البقرة)                                                       |
| ۸۳     | ابن أبي داود          | كان حبيب بن أبي ثابت يختم قبل الركوع                                |
| 118    | ابن أبي داود          | كان الحسن يكره أن يقرأ القرآن إلا على تأليفه                        |
| ٧٩     | سليم بن عتر           | كان سليم بن عتر يختم في الليلة ثلاث ختمات                           |
| ۱ • ٤  | أبو زكريا النووي      | كان الضحاك إذا تلا ﴿ لَهُمْ مِّن فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ مِّنَ ٱلنَّارِ ﴾ |
| ١٦٨    | علي القاشاني          | كان عبد الله بن المبارك إذا ختم القرآن دعا للمؤمنين                 |
| ٨٢     | ابن أبي داود          | كان عثمان بن عفان يفتتح القرآن ليلة الجمعة                          |
| 197    | ابن أب <i>ي</i> مليكة | كان عكرمة بن أبي جهل يضع المصحف على وجهه                            |
| ۸٠     | منصور بن المعتمر      | كان علي الأزدي يختم فيما بين المغرب والعشاء                         |
| 124    | أبو نضرة العبدي       | كان عمر بن الخطاب إذا قرأ ﴿سَيِّحِ ٱسْمَ رَبِّكِ ٱلْأَعْلَى﴾        |
| ٤٩     | ابن عباس              | كان القراء أصحاب مجلس عمر                                           |
|        |                       | كان مجاهد يختم القرآن في رمضان فيما بين                             |
| ۸٠     | ابن أبي داود          | المغرب والعشاء                                                      |
| ۸٠     | أحمد الدورقي          | كان منصور بن زاذان يختم القرآن فيما بين الظهر والعصر                |
| ٨٥     | إبراهيم النخعي        | كان يقال اقرؤوا من الليل ولو حلب شاة                                |
| ١٨٧    | طلحة بن مصرف          | كان يقال إن المريض إذا قرئ عنده القرآن وجد خفة                      |
| 177    | مجاهد بن جبر          | كانوا يجتمعون عند ختم القرآن يقولون تنزل الرحمة                     |
|        |                       | كانوا يحبون أن يُختم القرآن من أول الليل أو من                      |
| ٨٢     | عمرو بن مرة           | أول النهار                                                          |

| صفحة  | القائل ال              | الأثر                                                |
|-------|------------------------|------------------------------------------------------|
| 711   | إبراهيم النخعي         | كانوا يستحبون أن يقرؤوا هؤلاء السور في كل ليلة       |
|       |                        | كانوا يعلمونهم إذا آووا إلى فرشهم أن يقرؤوا          |
| 711   | إبراهيم النخعي         | المعوذتين                                            |
| ۱۷۸   | إبراهيم النخعي         | كانوا يكرهون أن يقال سنة فلان وقراءة فلان            |
| 179   | عبد الله بن أبي الهذيل | كانوا يكرهون أن يقرؤوا بعض الآية ويتركوا بعضها       |
| 177   | أبو العالية الرياحي    | كتب جالسًا مع أصحاب رسول الله ﷺ                      |
| ١٩.   | أبو حاتم السجستاني     | كتب عثمان رَبُطِينه سبعة مصاحف                       |
| 1.0   | أبو بكر الصديق         | کذا کنا                                              |
| 1 • 7 | مسروق بن الأجدع        | كرر تميم الداري هذه الآية حتى أصبح                   |
| ۳۲۱   | معان بن رفاعة          | كرهوا القراءة بعد العصر وقالوا هو دراسة يهود         |
| 1 / 9 | عطاء بن أبي رباح       | لا بأس يكتب القرآن في قبلة المسجد                    |
|       |                        | لا تستوحش طرق الهدى لقلة أهلها ولا تغتر              |
| 179   | الفضيل بن عياض         | بكثرة الهالكين                                       |
| ٥٥    | السري السقطي           | لا تعمل للناس شيئًا ولا تترك لهم شيئًا               |
| ١٧٧   | أبو عبد الرحمن السلمي  | لا تقل أسقطت آية كذا                                 |
|       |                        | لا تقولوا إن الله تعالى يقول ولكن قولوا إن الله      |
| 178   | مطرف بن عبد الله       | تعالى قال                                            |
| 1.7   | ابن عباس               | لأن أقرأ سورة أرتلها أحب إلي من أن أقرأ القرآن كله   |
| 97    | أبو ميسرة الهمداني     | لا يذكر الله تعالى إلا في مكان طيب                   |
| 177   | إبراهيم النخعي         | لا يرى هذا أني أقرأ كل ساعة                          |
| 18.   | عبد الله بن مسعود      | لقد عرفت النظائر التي كان رسول الله ﷺ يقرن بينهن     |
| ٨٢    | الربيع بن سليمان       | ما اجترأت أن أشرب الماء والشافعي ينظر إلي            |
| ١٨٥   | علي بن أبي طالب        | ما أرى أحدًا يعقل دخل في الإسلام ينام حتى يقرأ       |
| 97    | مالك بن أنس            | ما أعلم القراءة تكون في الطريق                       |
|       |                        | ما رأيت ولا سمعت وقد أدركت أصحاب                     |
| 117   | الضحاك بن عبد الرحمن   | رسول الله ﷺ                                          |
| 711   | علي بن أبي طالب        | ما كنت أرى أحدًا يعقل ينام قبل أن يقرأ الآيات الثلاث |

| الصفحة | القائل                | الأثر                                                      |
|--------|-----------------------|------------------------------------------------------------|
| 111    | مالك بن أنس           | ما هكذا يصنع الناس إنما كان يقرأ الرجل على الآخر           |
| ٤٨     | عبد الله بن مسعود     | من أحب القرآن فليبشر                                       |
| 117    | ابن عباس              | من استمع إلى آية من كتاب الله كانت له نورًا                |
| ٦٨     | علي بن أبي طالب       | من حق العالم عليك أن تسلم على الناس عامة وتخصه             |
| ۸۳     | طلحة بن مصرف          | من ختم القرآن أية ساعة من النهار صلت عليه الملائكة         |
| ۸٧     | ابن عباس              | من صلى بالليل ركعتين فقد بات لله ساجدًا                    |
| 177    | حميد الأعرج           | من قرأ القرآن ثم دعا أمن على دعائه أربعة آلاف ملك          |
| ١٨٤    | أبو سعيد الخدري       | من قرأ سورة الكهف ليلة الجمعة أضاء له من النور             |
| ۸٩     | ابن أبي الدنيا        | نام بعض حفاظ القرآن ليلة عن حزبه فرأى في منامه             |
| 00     | سهل التستري           | نظر الأكياس في تفسير الإخلاص                               |
| ۸۸     | أبو أسيد الساعدي      | نمت البارحة عن وردي حتى أصبحت                              |
| ١٨٨    | أبو بكر الرمادي       | هاتوا أصحاب الحديث                                         |
| ٦٨     | محمد بن سیرین         | هذا العلم دين فانظروا عمن تأخذون دينكم                     |
| \ • V  | عبد الله بن مسعود     | هذا كهذِّ الشعر                                            |
| 177    | عبد الله بن مسعود     | هذا مقام الذي أنزلت عليه (سورة البقرة)                     |
| 1.0    | أبو بكر الصديق        | هكذا كنا                                                   |
| 09     | الشافعي               | وددت أن هذا الخلق تعلموا هذا العلم                         |
| 180    | عمر بن الخطاب         | يا أيها الناس إنما نمر بالسجود فمن سجد فقد أصاب            |
| ٥٨     | علي بن أبي طالب       | يا حملة العلم اعملوا به                                    |
| 178    | أبو طلحة الأنصاري     | يا رسول الله إن الله تعالى يقول ﴿ لَن نَنَالُواْ ٱلْمِرَّ﴾ |
| ٧٤     | عمر بن الخطاب         | يا معشر القراء ارفعوا رؤوسكم                               |
| 177    | ابن أب <i>ي</i> مليكة | يحسنه ما استطاع                                            |
| ٧٥     | الفضيل بن عياض        | ينبغي لحامل القرآن ألا تكون له حاجة إلى أحد                |
| ٧٤     | عبد الله بن مسعود     | ينبغي لحامل القرآن أن يعرف بليله                           |
| 77     | أيوب السختياني        | ينبغي للعالم أن يضع التراب على رأسه تواضعًا                |

## فهرس ثبت المراجع

- 1 الأحاديث المختارة، للضياء المقدسي، مكتبة النهضة الحديثة، مكة المكرمة.
  - ٢ إحياء علوم الدين، لأبى حامد الغزالى، دار المعرفة، بيروت.
  - ٣ ـ أخبار مكة، لأبي الوليد الأزرقي، دار الأندلس للنشر، بيروت.
- **٤ ـ الاختيار لتعليل المختار**، لأبي الفضل البلدحي الحنفي، مطبعة الحلبي، القاهرة.
- - أخلاق حملة القرآن، لأبي بكر الآجري، دار الصفا والمروة، الإسكندرية.
  - **٦ ـ آداب الشافعي ومناقبه**، لابن أبي حاتم، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٧ الأدب المفرد، لمحمد بن إسماعيل البخاري، دار البشائر الإسلامية، بيروت.
- ٨ الأذكار، لأبى زكريا النووى، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت.
  - ٩ الاستذكار، لابن عبد البر، دار قتيبة، دمشق، ودار الوعي، حلب.
- ۱۰ ـ أسنى المطالب في شرح روض الطالب، لزكريا الأنصاري دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١١ الإشراف على مذاهب العلماء، لأبي بكر بن المنذر، مكتبة مكة الثقافية،
  رأس الخيمة.
  - 17 إصلاح المال، لابن أبي الدنيا، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت.
    - ۱۳ الأم، لمحمد بن إدريس الشافعي، دار المعرفة، بيروت.
- 1٤ إنباه الرواة على أنباه النحاة، لجمال الدين القفطي، دار الفكر العربي، القاهرة.
- 10 الأنساب، لأبي سعد السمعاني، مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد.
- 17 الأوسط في السنن والإجماع والاختلاف، لأبي بكر بن المنذر، دار طيبة، الرياض.
  - ١٧ الإيضاح في علوم البلاغة، لجلال الدين القزويني، دار الجيل، بيروت.
- ۱۸ ـ البحر الرائق شرح كنز الدقائق، لابن نجيم الحنفي، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة.
- 19 ـ بحر المذهب، لأبي المحاسن الروياني الشافعي، دار الكتب العلمية، بيروت.

- ۲۰ ـ بدائع الصنائع، لعلاء الدين الكاساني، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢١ ـ البناية شرح الهداية، لبدر الدين العيني، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢٢ ـ البيان في مذهب الإمام الشافعي، لأبي الحسين العمراني، دار المنهاج، جدة.
- **٢٢ ـ التاج والإكليل لمختصر خليل**، لأبي عبد الله المواق، دار الكتب العلمية، بيروت.
  - ٢٤ ـ تاريخ الإسلام، لأبي عبد الله الذهبي، دار الغرب الإسلامي، بيروت.
    - ٧٥ تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي، دار الغرب الإسلامي، بيروت.
      - ۲٦ ـ تاريخ دمشق، لابن عساكر، دار الفكر، بيروت.
    - ۲۷ ـ تبيين كذب المفتري، لابن عساكر، دار الكتاب العربي، بيروت.
- ٢٨ تحفة الطالبين في ترجمة الإمام محيى الدين، لابن العطار، الدار الأثرية، عمان.
- **٢٩ ـ المغني عن حمل الأسفار في الأسفار**، لزين الدين العراقي، دار ابن حزم، بيروت.
- **٣٠ ـ تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي،** لجلال الدين السيوطي، دار طيبة، الرياض.
  - ٣١ ـ تذكرة الحفاظ، لأبي عبد الله الذهبي، دار الكتب العلمية، بيروت.
    - ٣٢ \_ ترتيب المدارك، للقاضى عياض، مطبعة فضالة، المغرب.
- **٣٣ ـ الكشف والبيان عن تفسير القرآن**، لأبي إسحاق الثعلبي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٣٤ التمهيد، لابن عبد البر، وزارة عموم الأوقاف والشؤون الإسلامية، المغرب.
  - ٣٥ ـ التهجد وقيام الليل، لابن أبي الدنيا، مكتبة الرشيد، الرياض.
  - ٣٦ ـ تهذيب الأسماء واللغات، لأبي زكريا النووي، دار الفكر، بيروت.
  - ٣٧ ـ التهذيب في فقه الإمام الشافعي، للبغوي، دار الكتب العلمية، بيروت.
    - ۳۸ ـ جامع بيان العلم وفضله، لابن عبد البر، دار ابن الجوزي، الدمام.
- **٣٩ ـ الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع،** للخطيب البغدادي، مكتبة المعارف، الرياض.
  - ٤٠ جمهرة اللغة، لابن دريد، دار العلم للملايين، بيروت.
  - 13 \_ حاشية رد المحتار على الدر المختار، لابن عابدين، دار الفكر، بيروت.
    - **٤٢ ـ الحاوي الكبير**، للماوردي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- 27 حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة، للسيوطي، مكتبة عيسى البابي الحلبي، القاهرة.

- ٤٤ \_ حلية الأولياء، لأبي نعيم.
- حلية العلماء في معرفة مذاهب الفقهاء، لأبي بكر القفال، مؤسسة الرسالة، بيروت.
  - **١٦ ـ الحوادث والبدع**، لأبي بكر الطرطوشي.
- ٤٧ ذم الكلام وأهله، لأبي إسماعيل الهروي، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة.
  - ۱لرسالة القشيرية، لعبد الكريم بن هوازن القشيري، دار المعارف، القاهرة.
    - 24 زاد المعاد في هدى خير العباد، لابن القيم، مؤسسة الرسالة، بيروت.
      - ٥ الزهد، لابن المبارك، دار الكتب العلمية، بيروت.
      - ۱٥ الزهد، لأبي داود، دار المشكاة للنشر والتوزيع، حلوان.
        - ٢٥ الزهد، لأحمد بن حنبل، دار الكتب العلمية، بيروت.
          - **٥٣ ـ الزهد**، لوكيع، مكتبة الدار، المدينة المنورة.
      - **٥٤ ـ السبعة في القراءات**، لابن مجاهد، دار المعارف، مصر.
    - ٥٥ سنن ابن ماجه، لمحمد بن يزيد القزويني، مكتبة البابي الحلبي، مصر.
  - **٦٥ سنن أبي داود**، لسليمان بن الأشعث السجستاني، المكتبة العصرية، بيروت.
    - ٧٥ ـ سنن الترمذي، لمحمد بن عيسى الترمذي، مكتبة البابي الحلبي، مصر.
- منن الدارمي، لعبد الله بن عبد الرحمن الدارمي، دار الكتاب العربي، بيروت.
  - ٩٠ السنن الصغير، للبيهقي، مكتبة الرشد، الرياض.
  - 7- السنن الكبرى للبيهقي، مكتبة عباس الباز، مكة المكرمة.
- 71 ـ سنن النسائي الصغرى، لأحمد بن شعيب النسائي، مكتب المطبوعات الاسلامية، حلب.
  - **٦٢ ـ سنن النسائي الكبرى،** لأحمد بن شعيب النسائي، مؤسسة الرسالة، بيروت.
- **٦٣ ـ سنن سعيد بن منصور**، لأبي عثمان سعيد بن منصور الخراساني، دار الصميعي، الرياض.
  - **٦٤ ـ سير أعلام النبلاء،** لأبي عبد الله الذهبي، مؤسسة الرسالة، بيروت.
- **٦٥ ـ الشرح الكبير على متن المقنع**، لابن قدامة المقدسي، دار الكتاب العربي، بيروت.
  - **١٦ ـ الشرح الكبير**، للرافعي، دار الفكر، بيروت.
- **٦٧ ـ شرح النووي على مسلم**، لأبي زكريا النووي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
  - **٦٨ ـ شرح سنن أبي داود،** للبدر العيني، مكتبة الرشد، الرياض.

- **٦٩ ـ شرح مختصر خليل،** لمحمد بن عبد الله الخرشي، دار الفكر، بيروت.
- ٧٠ شرف أصحاب الحديث، للخطيب البغدادي، دار إحياء السنة النبوية، أنقرة.
  - ٧١ شعب الإيمان، للبيهقي، مكتبة الرشد، الرياض.
  - ٧٧ ـ الشفا بتعريف حقوق المصطفى، للقاضى عياض، دار الفكر، بيروت.
- ٧٣ صبح الأعشى في صناعة الإنشا، لأحمد بن علي القلقشندي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٧٤ الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، لأبي نصر الجوهري، دار العلم
  للملايين، بيروت.
  - ٥٧ صحيح ابن حبان، لأبي حاتم محمد بن حبان، مؤسسة الرسالة، بيروت.
- ٧٦ صحيح ابن خزيمة، لمحمد بن إسحاق بن خزيمة، المكتب الإسلامي، بيروت.
  - ٧٧ صحيح البخاري، لمحمد بن إسماعيل البخاري، دار ابن كثير، بيروت.
- ٧٨ صحيح مسلم، لأبي الحسين مسلم بن الحجاج النيسابوري، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
  - ٧٩ ـ طبقات الشافعية الكبرى، تاج الدين السبكى، دار هجر، مصر.
- ۸۰ ـ الطبقات الكبرى، لأبى عبد الله محمد بن سعد البصري، دار صادر، بيروت.
  - ٨١ ـ العبر في خبر من غبر، للذهبي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ۸۲ عمدة القاري شرح صحيح البخاري، للبدر العيني، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
  - ٨٣ ـ عمل اليوم والليلة، للنسائي، مؤسسة الرسالة، بيروت.
  - ٨٤ غريب الحديث، لابن الجوزي، دار الكتب العلمية، بيروت.
    - ٨٥ غريب الحديث، لابن قتيبة، مطبعة العاني، بغداد.
- ٨٦ غريب الحديث، لأبي عبيد القاسم بن سلام، دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد.
- ۸۷ ـ فتاوى ابن الصلاح، لأبي عمرو عثمان بن عبد الرحمن، مكتبة العلوم والحكم، بيروت.
  - ٨٨ ـ فتح الباري شرح صحيح البخاري، لابن حجر، دار المعرفة، بيروت.
  - ٨٩ فتح المغيث بشرح ألفية الحديث، لشمس الدين السخاوي، مكتبة السنة، مصر.
    - ٩٠ فضائل الصحابة، لأحمد بن حنبل، مؤسسة الرسالة، بيروت.
    - ٩١ فضائل القرآن، لمحمد بن أيوب ابن الضريس، دار الفكر، دمشق.

- **٩٢ ـ فضائل القرآن،** لابن كثير، مكتبة ابن تيمية، مصر.
- ۹۳ فضائل القرآن، لأبي العباس المستغفري، دار ابن حزم، بيروت.
  - ۹٤ فضائل القرآن، لأبي عبيد، دار ابن كثير، دمشق.
  - ٩٥ الفقيه والمتفقه، للخطيب البغدادي، دار ابن الجوزي، الدمام.
- **٩٦ ـ قوت القلوب،** لأبي طالب المكي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٩٧ ـ الكافى فى فقه ابن حنبل، لابن قدامة، المكتب الإسلامى، بيروت.
- ۹۸ كتاب الولاة وكتاب القضاة، لأبي عمر الكندي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- 99 كشاف القناع، لمنصور بن يونس البهوتي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٠٠ كشف الخفاء، لإسماعيل بن محمد العجلوني، مكتبة القدسي، القاهرة.
  - ١٠١ ـ المبسوط، لشمس الأئمة السرخسي، دار الفكر، بيروت.
  - ۱۰۲ ـ المجالسة وجواهر العلم، لأبي بكر الدينوري، دار ابن حزم، بيروت.
  - ۱۰۳ ـ مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، لنور الدين الهيثمي، دار الفكر، بيروت.
    - ١٠٤ ـ مجمل اللغة، لأحمد بن فارس، مؤسسة الرسالة، بيروت.
      - ١٠٥ ـ المجموع شرح المهذب، للنووي، دار الفكر، بيروت.
        - ۱۰۱ ـ المحلى، لابن حزم، دار الفكر، بيروت.
    - ۱۰۷ ـ مدارج السالكين، لابن القيم، دار الكتاب العربي، بيروت.
    - ١٠٨ ـ المدخل إلى السنن الكبرى، للبيهقى، دار الخلفاء، الكويت.
      - 1.9 ـ المدونة، لمالك بن أنس، دار الكتب العلمية، بيروت.
        - ۱۱۰ ـ المراسيل، لأبي داود، مؤسسة الرسالة، بيروت.
      - ١١١ ـ مرقاة المفاتيح، لملا على القاري، دار الفكر، بيروت.
- 117 \_ مسائل أحمد بن حنبل وإسحاق بن راهويه، الجامعة الإسلامية، المدينة المنورة.
- 117 المستدرك على الصحيحين، لأبي عبد الله الحاكم، دار الكتب العلمية، بيروت.
  - ١١٤ ـ مسند ابن الجعد، لعلى بن الجعد الجوهري، مؤسسة نادر، بيروت.
    - ١١٥ ـ مسند أبي يعلى، لأحمد بن على الموصلي، دار القبلة، جدة.
      - 117 مسند أحمد، لأحمد بن حنبل، مؤسسة قرطبة، القاهرة.
  - ١١٧ ـ مسند البزار، لأبي بكر البزار، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة.
    - ١١٨ ـ المصاحف، لأبي بكر بن أبي داود، دار الفاروق الحديثة، القاهرة.
      - ۱۱۹ ـ المصنف، لابن أبي شيبة، مكتبة الرشد، الرياض.
      - ١٢٠ ـ المصنف، لعبد الرزاق الصنعاني، المكتب الإسلامي، بيروت.
      - ١٢١ ـ معالم السنن، لأبي سليمان الخطابي، المطبعة العلمية، حلب.

- ۱۲۲ ـ معجم ابن الأعرابي، لأبي سعيد أحمد بن محمد، دار ابن الجوزي، الدمام.
  - ١٢٣ ـ معجم ابن المقرئ، لأبي بكر محمد بن إبراهيم، مكتبة الرشد، الرياض.
    - ١٢٤ المعجم الأوسط، للطبراني، مكتبة الحرمين، القاهرة.
      - ١٢٥ ـ معجم الشيوخ، للذهبي، مكتبة الصديق، الطائف.
    - ١٢٦ ـ المعجم الكبير، للطبراني، مكتبة ابن تيمية، القاهرة.
      - ۱۲۷ ـ معرفة علوم الحديث، للحاكم، دار الفكر، بيروت.
    - 1۲۸ ـ المعرفة والتاريخ، ليعقوب بن سفيان، مؤسسة الرسالة، بيروت.
      - ١٢٩ ـ المغني، لابن قدامة، مكتبة القاهرة، القاهرة.
    - ۱۳۰ ـ مفتاح العلوم، لأبي يعقوب الخوارزمي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ۱۳۱ ـ مكارم الأخلاق، لأبي بكر محمد بن جعفر الخرائطي، دار الآفاق العربية، القاهرة.
  - ۱۳۲ ـ مناقب الشافعي، للبيهقي، مكتبة دار التراث، القاهرة.
  - ۱۳۳ ـ المنامات، لابن أبي الدنيا، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت.
  - ١٣٤ ـ المنتقى شرح الموطأ، لأبي الوليد الباجي، مطبعة السعادة، القاهرة.
  - **١٣٥ ـ المنهج السوي في ترجمة النووي**، للسيوطي، دار ابن حزم، بيروت.
- 1٣٦ ـ المنهل العذب الروي في ترجمة قطب الأولياء النووي، للسخاوي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ۱۳۷ ـ المهذب في فقه الإمام الشافعي، لأبي إسحاق الشيرازي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ۱۳۸ ـ مواهب الجليل في شرح مختصر خليل، لشمس الدين الحطاب، دار الفكر، بيروت.
  - ۱۳۹ الموطأ، لمالك بن أنس، دار الغرب الإسلامي، بيروت.
- ۱٤٠ ـ نتائج الأفكار في تخريج أحاديث الأذكار، لابن حجر، دار ابن كثير، دمشق.
- ١٤١ ـ نهاية المطلب في دراية المذهب، لأبي المعالي الجويني، دار المنهاج، جدة.
  - ١٤٢ ـ النهر الفائق شرح كنز الدقائق، لابن نجيم، دار الكتب العلمية، بيروت.
- 18٣ الهداية شرح البداية، لأبي الحسن المرغيناني، المكتبة الإسلامية، استانبول.
  - 12٤ ـ الوسيط في المذهب، لأبي حامد الغزالي، دار السلام، القاهرة.

## فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                                          |
|--------|------------------------------------------------------------------|
| ٥      | مقدمة التحقيق                                                    |
| ١٣     | ترجمة المصنف                                                     |
| 70     | صور من النسخ المخطوطة                                            |
| 40     | النص المحقق                                                      |
| ٤٤     | الباب الأول: في أطراف من فضيلة تلاوة القرآن وحملته               |
| ٤٩     | الباب الثاني: في ترجيح القراءة والقارئ على غيرهما                |
| ٥٠     | الباب الثالث: في إكرام أهل القرآن والنهي عن إيذائهم              |
| ٥٣     | الباب الرابع: في آداب معلم القرآن ومتعلّمه                       |
| ٥٣     | فصل في الإخلاص واستحضار النية                                    |
| ٥٦     | فصل في التحذير من اتخاذ القرآن وسيلة للتوصل إلى الأغراض الدنيوية |
| ٥٨     | فصل في محذورات نية التعليم                                       |
| ٥٩     | فصل في أخلاق معلم القرآن                                         |
| ٦.     | فصل في إحسان معلم القرآن لطلابه                                  |
| ٦.     | فصل في نصح معلم القرآن لطلابه                                    |
| 77     | فصل في تأديب معلم القرآن لطلابه                                  |
| 73     | فصل في حكم تعليم القرآن                                          |
| 77     | فصل في حرص معلم القرآن على تعليم طلابه                           |
| 7 8    | فصل في اعتناء معلم القرآن بطلابه                                 |
| ٦٤     | فصل في تعليم القرآن لمن ليس له نية                               |
| 70     | فصل في آداب معلم القرآن                                          |
| 77     | فصل في حفظ العلم وصيانته                                         |
| 77     | فصل في التوسعة في مجلس القرآن                                    |
| 77     | فصل في آداب المتعلم                                              |

| الصفحة | الموضوع                                                               |
|--------|-----------------------------------------------------------------------|
| ٦٧     | فصل في توقير متعلم القرآن لمعلمه                                      |
| 77     | فصل في اختيار معلم القرآن                                             |
| 79     | فصل في الدخول إلى مجلس القرآن                                         |
| ٧.     | <br>فصل في آداب متعلم القرآن مع رفاقه                                 |
| ٧.     | فصل في اختيار الوقت والصبر على التعلم                                 |
| ٧١     | فصل في الحرص على التعلم                                               |
| ٧٢     | فصل في التبكير بالقراءة على المعلم                                    |
| ٧٣     | فصل في تجنب الحسد والعجب                                              |
| ٧٤     | الباب الخامس: في آداب حامل القرآن                                     |
| ٧٥     | فصل في التحذير من تعلم القرآن للتكسب به                               |
| ٧٨     | فصل في المدة التي يختم فيها القرآن                                    |
| ٨٤     | فصل في المحافظة على القراءة في الليل                                  |
| ۸V     | فصل في تعهد القرآنِ والتحذيرِ من تعريضه للنسيان                       |
| ۸۸     | فصل فيمن نام عن ورده                                                  |
| ۹.     | الباب السادس: في آداب القراءة                                         |
| ۹.     | فصل في استعمال السواك عند قراءة القرآن                                |
| 97     | فصل في استحباب الوضوء عند قراءة القرآن                                |
| ۹ ٤    | فصل في التيمم عند قراءة القرآن إذا لم يجد الماء                       |
| 90     | فصل في انتقاء أماكن قراءة القرآن                                      |
| 91     | فصل في استقبال القبلة وكيفية الجلوس عند قراءة القرآن                  |
| 99     | فصل في استحباب الاستعاذة عند قراءة القرآن                             |
| ١      | فصل في المحافظة على البسملة عند قراءة القرآن                          |
| ١      | فصل في تدبر القرآن والخشوع عند القراءة                                |
| 1.7    | فصل في استحباب ترديد الآية للتدبر                                     |
| ١٠٤    | فصل في البكاء عند قراءة القرآن                                        |
| ۲ • ۱  | فصل في استحباب قراءة القرآن بالترتيل                                  |
|        | فصل في استحباب سؤال الله تعالى من فضله إذا مرَّ بآيةِ رحمة والاستعاذة |
| ١.٧    | من عذابه إذا مرَّ بآيةِ عذاب                                          |

| الصفحة | الموضوع                                                           |
|--------|-------------------------------------------------------------------|
| 1 • 9  | فصل في تعظيم القرآن واجتناب ما ينافي الوقار عند القراءة           |
| 111    | فصل في حكم قراءة القرآن بغير العربية                              |
| 111    | فصل في حكم قراءة القرآن بالقراءات المتواترة والشاذة               |
| 117    | فصل في حكم الانتقال من قراءة إلى أخرى                             |
| 117    | فصل في قراءة القرآن على ترتيب السور كما هي في المصحف              |
| 110    | فصل في فضل القراءة من المصحف                                      |
|        | فصل في استحباب قراءة الجماعة مجتمعين، وفضل القارئين من الجماعة    |
| 117    | والسامعين، وبيان فضيلة من جمعهم عليها وحرضهم وندبهم إليها         |
| 119    | فصل في الإدارة بالقرآن                                            |
| 119    | فصل في رفع الصوت بالقراءة                                         |
| 174    | فصل في استحباب تحسين الصوت بالقرآن                                |
| 177    | فصل في استحباب طلب القراءة الطيبة من حسن الصوت                    |
| ١٢٨    | فصل في مراعاة المعنى عند القراءة في الوقف والابتداء               |
| 179    | فصل في أحوال تكره فيها القراءة                                    |
| ١٣١    | فصل في البدع المنكرة في قراءة القرآن                              |
| ١٣١    | فصل في مسائل غريبة تدعو الحاجة إليها                              |
| 174    | فصل في قراءة القرآن يراد بها الكلام                               |
| 140    | فصل في الأشياء التي تُقطع القراءة لأجلها                          |
| 177    | فصل في استحباب القيام لأهل العلم والفضل                           |
| 127    | فصل في أحكام تتعلق بالقراءة في الصلاة                             |
| ١٤٠    | فصل في الجمع بين أكثر من سورة في ركعة                             |
| ١٤.    | فصل في الجهر والإسرار بالقراءة في الصلاة                          |
| 127    | فصل في سكتات الإمام في الصلاة الجهرية                             |
| 127    | فصل في استحباب قول القارئ آمين إذا فرغ من الفاتحة، ومعنى قول آمين |
| 180    | فصل في سجود التلاوة                                               |
| 127    | فصل في بيان عدد السجدات ومحلها                                    |
| 1 & 9  | فصل في شروط صحة سجود التلاوة                                      |
| 1 2 9  | فصل في حكم السجود في غير آيات العزائم                             |

| الصفحة | الموضوع                                                     |
|--------|-------------------------------------------------------------|
| 10.    | فصل فيمن يسن له السجود                                      |
| 101    | فصل في اختصار السجود                                        |
| 101    | فصل في أحكام تتعلق بسجود التلاوة في الصلاة                  |
| 104    | فصل في وقت السجود للتلاوة                                   |
| 104    | فصل في حكم تكرار آيات السجود                                |
| 108    | فصل في حكم سجود التلاوة للراكب على الدابة                   |
| 100    | فصل في حكم قراءة آية السجدة في غير محلها في الصلاة          |
| 100    | فصل في حكم قراءة آية السجدة بالفارسية                       |
| 100    | فصل في ارتباط سجود المستمع بسجود القارئ                     |
| 100    | فصل في حكم قراءة آية السجدة للإمام                          |
| 107    | فصل في حكم سجود التلاوة في أوقات النهي عن الصلاة            |
| 107    | فصل في قيام الركوع مقام سجود التلاوة                        |
| 101    | فصل في صفة السجود                                           |
| 177    | فصل في الأوقات المختارة للقراءة                             |
|        | فصل فيما ينبغي على القارئ أن يتأدب به إذا أشكل عليه وسأل عن |
| 175    | الموضع الذي انتهى إليه                                      |
| 175    | فصل في صيغة الاستدلال بالآيات القرآنية                      |
| 170    | فصل في آداب الختم وما يتعلق به                              |
| ۱۷۱    | الباب السابع: في آداب الناس كلهم مع القرآن                  |
| ١٧٢    | فصل في وجوب تعظيم القرآن وتنزيهه وصيانته                    |
| ۱۷۳    | فصل في حكم تفسير القرآن                                     |
| 110    | فصل في حرمة المراء والجدال في القرآن                        |
| 177    | فصل في أدب السؤال عن الأمور التوقيفية في القرآن             |
| 177    | فصل في كراهة قول: نسيت آية كذا                              |
| ۱۷۷    | فصل في حكم تسمية السور                                      |
| ۱۷۸    | فصل في حكم نسبة القراءة إلى القراء                          |
| ۱۷۸    | فصل في حكم تعليم القرآن للكافر                              |
|        | فصل في حكم كتابة القرآن على ما يؤكل أو يشرب للرقية والتداوي |
| 1 / 9  | فصل في حكم نقش القرآن على الحيطان والثياب والحروز           |

| الصفحة | الموضوع                                                                        |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 1 V 9  | فصل في النفث مع القرآن للرقية                                                  |
| ١٨١    | الباب الثامن: في الآيات والسور المستحبة في أوقات وأحوال مخصوصة                 |
| ١٨١    | فصل فيما يقرأ الإمام في الجمعة والعيدين                                        |
| ١٨٢    | فصلُّ فيما يقرأ في سُنَّة الفجر وسُنَّة المغرب وركعتي الطواف والاستخارة والوتر |
| ١٨٣    | فصل فيما يستحب قراءته يوم الجمعة                                               |
| ١٨٤    | فصل في استحباب قراءة آية الكرسي والمعوذتين                                     |
| ١٨٥    | فصل فيما يقرأ عند النوم                                                        |
| ١٨٧    | فصل فيما يقرأ بعد الاستيقاظ من النوم                                           |
| ١٨٧    | فصل فيما يقرأ عند المريض                                                       |
| ۱۸۸    | فصل فيما يقرأ عند الميت                                                        |
| ١٨٩    | الباب التاسع: في كتابة القرآن وإكرام المصحف                                    |
| ١٩.    | فصل في كتابة المصحف ونقطه وشكله                                                |
| 191    | فصل في عدم جواز كتابة القرآن بشيء نجس وكراهة كتابته على الجدران                |
| 191    | فصل في وجوب صيانة المصحف وأحترامه                                              |
| 197    | فصل في حكم السفر بالمصحف إلى أرض العدو                                         |
| 197    | فصل في حكم مس المصحف وحمله للمحدث                                              |
| 195    | فصل في مس المحدث للمصحف بحائل                                                  |
| 195    | فصل في كتابة المحدث شيئًا من القرآن                                            |
| 198    | فصل في حكم مس المحدث للكتب التي تحتوي على آيات من القرآن                       |
| 190    | فصل في حكم مس المصحف لمن كان على بدنه نجاسة                                    |
| 197    | فصل في حكم مس المصحف للمحدث الفاقد للماء                                       |
| 197    | فصل في حكم طهارة الصبي لمس المصحف                                              |
| 197    | فصل في حكم بيع المصحف وشرائه                                                   |
| 191    | الباب العاشر: في ضبط الأسماء واللغات المذكورة في الكتاب على ترتيب وقوعها       |
|        | فهرس الآيات                                                                    |
| 77.    | فهرسُ الأحاديث                                                                 |
| 377    | فهرس الآثار                                                                    |
| ۲۳.    | فهرس ثبت المراجع                                                               |
| 777    | فهرس الموضوعات                                                                 |